## LE CERCLE D'APPRENTISSAGE

CINQ VOIX DE JEUNES AUTOCHTONES DU CANADA



DE 14 À 16 ANS



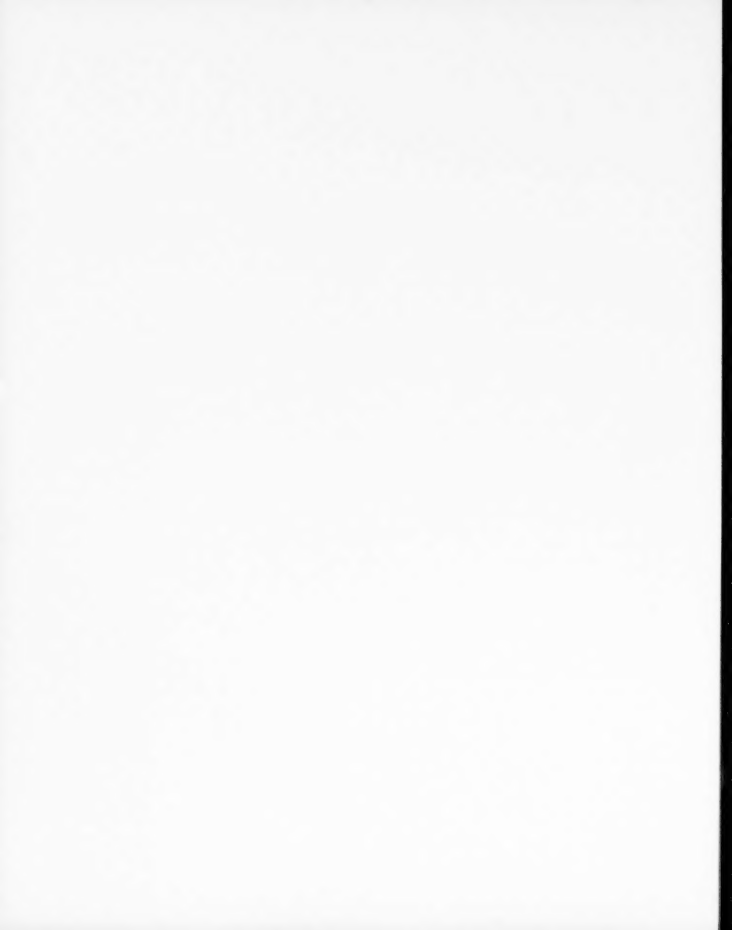


Publié avec l'autorisation du ministre des Affaires indiennes et du Nord canadien et interlocuteur fédéral auprès des Métis et des Indiens non inscrits Ottawa, 2007 www.ainc-inac.gc.ca 1 800 567-9604 ATME seulement 1 866 553-0554

OS-6224-000-FF-A1 N° de catalogue R72-278/4-2007F ISBN 978-0-662-09491-3 OMinistre des Travaux publics et des Services gouvernementaux du Canada

This publication is also available in English under the title: The Learning Circle: Five Voices of Aboriginal Youth in Canada, for ages 14 to 16.

| REMERCIEMENTS                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------|
| INTRODUCTION1                                                                |
| RÉCITS3                                                                      |
| Kateri (membre d'une collectivité mohawk du Québec)                          |
| 2. Cassie (membre d'une collectivité mi'kmaq de la Nouvelle-Écosse) 9        |
| 3. Simon (membre d'une collectivité inuite du Nunavut)                       |
| 4. Heather (membre d'une collectivité crie de la Saskatchewan) 20            |
| 5. Franklin (membre d'une collectivité nisga'a de la Colombie-Britannique)26 |
| ACTIVITÉS PROPOSÉES                                                          |
| Activité 1 – Favoriser la compréhension                                      |
| Activité 2 – Comparaison de médias                                           |
| Activité 3 – Expressions artistiques autochtones                             |
| Activité 4 - Entrevues auprès d'experts                                      |
| RESSOURCES                                                                   |
| ANNEXE                                                                       |
| Questions d'entrevue                                                         |



### REMERCIEMENTS

Affaires indiennes et du Nord Canada (AINC) tient à remercier les personnes qui ont rendu possible la création de la présente ressource. Celle-ci est le fruit d'un vaste processus de consultation auquel ont participé des éducateurs et des experts en éducation, de même que des personnes de partout au Canada qui ont une connaissance approfondie de la culture et de l'histoire des Premières nations et des Inuit. AINC remercie particulièrement Jon Bradley, professeur à la faculté d'éducation de l'Université McGill, qui a coordonné les efforts de l'équipe de rédaction, Leonard Dent, qui a coordonné le travail de l'équipe de révision, et Blair Stevenson, qui a coordonné les activités pédagogiques et guidé le projet dans ses premières versions.

AINC exprime également sa reconnaissance aux personnes suivantes, qui n'ont pas ménagé leur temps et leurs énergies en tant que rédacteurs, réviseurs et conseillers :

Susan Ball, direction des programmes d'études et des sciences sociales, ministère de l'Éducation du Nunavut; Elaine Bergh, conseillère en éducation, Fort Qu'Appelle; Shawn Bernard, conseiller, division des services aux Mi'kmaq, ministère de l'Éducation de la Nouvelle-Écosse; Mary Cree, enseignante, Kanesatake; Valentina de Krom, directrice, bureau de l'éducation des Premières nations et des Inuit, Université McGill; Gail Fairbank, étudiante diplômée, faculté d'éducation, Université McGill; Betty Ann Forward, enseignante; Renee Gillis, enseignante; Ann Marie Kraft, enseignante-bibliothécaire, Gitlakdamix; Joe Kirman, faculté d'éducation, Université de l'Alberta; Keith Lickers, agent d'éducation, ministère de l'Éducation de l'Ontario, Kevin May, Collège de l'Arctique du Nunavut; John Mazurek, Institut d'études pédagogiques de l'Ontario, Université de Toronto; Caroline Mueller, étudiante diplômée, faculté d'éducation, Université McGill; Allan Patenaude, faculté d'éducation, Université McGill; Gail Saunders, direction des programmes d'études, ministère de l'Éducation de la Saskatchewan; Helen Settee, division de l'éducation des Autochtones, ministère de l'Éducation du Manitoba; Donna Lee Smith, bureau de l'éducation des Premières nations et des Inuit, Université McGill; Greg Smith, enseignant-bibliothécaire, Oliver; Douglas Stewart, enseignant, Montréal.

Enfin, AINC remercie chaleureusement les quinze jeunes Autochtones de diverses régions du Canada qui ont eu la gentillesse de donner de leur temps au projet. Leurs contributions uniques et anonymes ont servi de base aux récits qui forment la présente ressource. Grâce à leur sincérité, à leurs réflexions et à leur perspicacité, ils ont su donner au projet la structure nécessaire.

## INTRODUCTION

#### PROCESSUS DE PRODUCTION

Le document *Cinq vuix de jeunes Autochtones du Canada* découle d'une série de 15 entrevues tenues dans cinq collectivités autochtones du Canada (trois jeunes par collectivité). Les entrevues, dirigées par une équipe de l'Université McGill, ont été enregistrées et regroupées, et on en a tiré cinq récits qui s'appuient fidèlement sur les réponses aux questions posées aux trois jeunes de chaque collectivité. Une équipe de spécialistes de l'éducation a ensuite créé diverses activités pédagogiques à utiliser en complément des récits. La révision du document a été confiée à des experts autochtones et non autochtones de l'éducation et de la culture des Premières nations et des Inuit. Enfin, on a aussi demandé à des groupes de jeunes et d'éducateurs autochtones et non autochtones d'examiner la qualité du contenu sous différents angles : respect des particularités culturelles, engagement des jeunes, lisibilité et potentiel de sensibilisation. Les suggestions et les commentaires obtenus auprès de ces groupes ont été incorporés au document original avant la publication.

#### **OBJETS ET FONCTION**

En tant que ressource pédagogique interdisciplinaire et axée sur l'élève, le présent document se veut un moyen de mieux faire comprendre aux non-Autochtones les réalités que vivent les jeunes Autochtones et Inuit d'aujourd'hui et les questions qui les touchent. Les récits présentés ne reflètent pas toute la profondeur ni la complexité des questions, de l'histoire et de la culture des Premières nations et des Inuit. On recommande donc aux éducateurs et aux élèves de faire appel à des ressources supplémentaires pour approfondir et élargir leur compréhension. Il existe une myriade de sources d'information sur les peuples autochtones du Canada. On fera cependant preuve de prudence dans le choix des sources, car certaines sont dépassées. Des ressources complémentaires à jour sont présentées dans les récits et les activités, et on en trouvera une liste sous Ressources, à la fin du document.

Les activités pédagogiques présentées dans le document répondent à bon nombre des objectifs des programmes provinciaux d'études autochtones. Elles sont destinées aux élèves de 9<sup>e</sup> et 10<sup>e</sup> années (secondaire 3 et 4), mais elles peuvent s'adresser à toute classe à qui de la matière et des thèmes autochtones sont enseignés.

La section Activités proposées permet aux élèves du secondaire d'utiliser les cinq récits des jeunes Autochtones comme points de départ pour explorer davantage le sujet, conformément à des objectifs d'apprentissage précis. Les élèves pourront :

- comprendre le rapport que les Autochtones entretiennent avec la terre;
- comprendre les points de vue des Autochtones concernant l'autodétermination et l'autonomie gouvernementale en tenant compte des réalités historiques et modernes;
- reconnaître certains défis auxquels font face les jeunes Autochtones du Canada et proposer des façons de relever ces défis à l'échelle personnelle et communautaire, avec l'aide des gouvernements fédéral et provinciaux;
- comprendre les enjeux actuels et les préjugés historiques qui touchent les jeunes Autochtones;
- reconnaître et comparer les similitudes et les différences entre les jeunes Autochtones du Nord du Canada et ceux du Sud;
- reconnaître et comparer les similitudes et les différences entre les jeunes Autochtones et les jeunes non-Autochtones du Canada.

# RÉCITS

Les cinq récits de jeunes Autochtones suivants (trois de filles et deux de garçons) ne sont pas exactement fidèles aux témoignages d'origine. Ils résultent de la fusion des réponses fournies par les trois jeunes interrogés dans chacune des cinq collectivités. À ce titre, ils sont plutôt représentatifs des collectivités. Les jeunes en question ont entre 14 et 16 ans. Les récits prennent la forme de transcriptions et respectent le plus fidèlement possible les réponses données, tout en maintenant leur confidentialité. On peut donc les utiliser pour explorer et approfondir les questions complexes qui touchent les jeunes des Premières nations et des collectivités inuites, et en discuter.

Comme les récits reposent tous sur la même série de questions, leur déroulement reflète la structure suivie lors des entrevues. On trouvera, en annexe, la liste des questiors posées à chaque jeune. Note : les récits sont nés des commentaires exprimés par les jeunes de quatre Premières nations et d'une collectivité inuite. Ces collectivités ont été choisies de façon à représenter le plus possible les jeunes Autochtones de différentes régions du Canada. Étant donné l'impossibilité de faire participer la totalité des Premières nations et des collectivités inuites, les récits ne donnent qu'un aperçu de la grande diversité des peuples autochtones du pays. Il est donc important de rappeler que *Cinq voix de jeunes Autochtones du Canada* n'a pas pour objet de brosser le tableau complet des cultures et des valeurs des Premières nations et des Inuit. Le document se veut plutôt un moyen d'amorcer une discussion entre groupes d'adolescents. Il faut aussi noter que les idées, les croyances et les opinions exprimées dans ce document sont celles des personnes interrogées, et qu'elles ne doivent pas être vues comme étant représentatives d'une Première nation ou d'une collectivité inuite en particulier.

Je m'appelle Kateri, et j'ai une personnalité qui correspond bien à mon nom, qui veut dire « nature ». J'aime beaucoup être dans la nature. L'été, on ne me trouvera jamais dans la maison! Je suis de caractère indépendant. Je ne peux rien imaginer de plus agréable que de me promener seule, sur la montagne ou près de la rivière. J'ai 16 ans et les gens pensent que je suis une fêtarde parce que j'aime aller dans les fêtes au bord de la rivière, mais je suis plutôt de tendance réveuse. Il m'arrive aussi parfois d'être un peu trop directe et d'avoir des opinions tranchées, et de me sentir mai ensuite.

Je suis née ici, dans la réserve, où je vis avec ma mère, mon beau-père, mes deux petites sœurs et ce qui me semble être un million de chats. L'une de mes sœurs, Onwari, est folle des chats. Elle doit bien en avoir une dizaine. Elle a presque 15 ans, et même si nous sommes différentes sous certains aspects, nous nous ressemblons beaucoup. C'est un rat de bibliothèque, et on peut toujours la trouver le nez dans un livre ou en train de jouer avec ses chats. Dans ma famille, on ne s'entend pas si mal. Nous avons des hauts et des bas, comme tout le monde. Nous parlons beaucoup et nous nous disputons parfois pendant le souper. Ma mère vient d'ici, mais mon vrai père est un Canadien français. Nous avons eu des liens dans le passé, mais c'est une autre histoire. La famille de ma mère est assez traditionnelle, et tout le monde parle mohawk. Ma mère reste à la maison avec ma plus jeune sœur pendant que mon beau-père travaille à l'usine.

Je vais à l'école secondaire de la réserve. Voici comment se passe une journée normale de semaine pour moi : je me léve (en retard), je vais à l'école, je reviens à la maison, je mange quelque chose, je fais mes devoirs, je regarde la télé ou je vais chez des amis. C'est à peu près comme ça tous les jours. J'aime mon école, mais ce serait mieux s'il y avait plus d'élèves. Peut-être pas pour notre éducation, mais ce serait plus intéressant. Avant, quand j'étais plus jeune, j'allais souvent à la maison des jeunes. Mais c'est seulement ouvert pendant la semaine. Ma mère veut demander au conseil de bande de garder la maison des jeunes ouverte la fin de semaine. Cela donnerait à Onwari un autre endroit où aller, plutôt que de toujours se retrouver chez ses amies.

La fin de sernaine, j'aime aller marcher près de la rivière ou dans la montagne (en fait, c'est une grosse colline). On a vraiment une belle vue d'en haut. On y va en véhicule tout terrain (VTT). Parfois, au bord de la rivière, il y a des fêtes un peu trop folles, selon certains parents! Le samedi, je me lève très tard, comme n'importe quel ado, j'imagine. Il y a des parents qui défendent à leurs enfants de se promener en VTT ou d'aller dans les fêtes près de la rivière, mais ma mère me laisse faire. Elle sait que je peux prendre soin de moi. Dans la réserve, il y a aussi une patinoire et un gymnase. Mais à part cela, il n'y a pas beaucoup d'autres endroits où aller.

Récits

Je garde aussi les enfants de ma cousine pendant la fin de semaine. J'aime les enfants, même s'ils sont énervants parfois. C'est amusant d'aller jouer dans la neige avec eux. On rend aussi visite à la famille de ma mère, ce qui fait surtout plaisir à Onwari. Elle est plus pantouflarde que moi. Elle et ma grand-mère aiment regarder la télé et des films ensemble. Moi, l'hiver, je préfère aller pêcher sur la glace ou faire de la motoneige. En été, ma saison favorite, je ne suis jamais à l'intérieur. J'adore prendre du soleil. D'habitude, j'invite des amis à la piscine. Nous allons aussi à la plage, nous faisons du bateau, nous jouons au football et au volley-ball, nous nous baignons, et nous faisons d'autres choses du même genre. Il y a en qui aiment faire des courses d'auto dans la rue et qui se promènent en VTT.

Notre culture est très importante pour nous, et surtout pour les aînés<sup>1</sup>. Mais je ne pense pas qu'elle est aussi importante pour la nouvelle génération. Les jeunes ne se rendent pas compte à quel point elle est importante. Moi, je le sais. Je regrette de ne pas en avoir appris plus sur ma culture quand j'étais petite. J'ai déjà oublié certaines choses, comme la langue.

Notre langue, le mohawk, est très importante pour la survie de notre culture<sup>2</sup>. Quand j'étais plus jeune, je parlais le mohawk, presque couramment, parce que je fréquentais une école d'immersion mohawk. Mais plus tard j'ai été à l'école française et j'ai perdu ma langue. Mon père, qui est Canadien français, tenait absolument à ce que j'apprenne le français. Maintenant que je suis assez grande pour choisir ma culture, je choisis ma culture mohawk. Aujourd'hui, je parle quelques mots de mohawk seulement et je comprends une partie de ce que les aînés me disent. Il est très important de savoir ce que disent les aînés parce que ce sont eux qui transmettent notre culture, comme nos croyances et nos valeurs. La plupart des aînés parlent le mohawk couramment. Mes grands-parents le parlent aussi, tout comme ma plus jeune sœur, qui va à l'école d'immersion mohawk. J'aimerais pouvoir parler le mohawk moi aussi. Je regrette de l'avoir perdu, parce que je veux l'apprendre à mes enfants. Il fait partie de mon identité. Cela me rend triste parfois, parce que je me dis que, si c'est une partie de mon identité, alors je n'en sais pas assez. J'espère pouvoir le réapprendre un jour.

Note. Les adresses URL indiquées dans le présent document ont toutes été confirmées en mars 2007. Certains des sites qui figurent dans cette publication proviennent d'organisations qui ne sont pas assujetties à la Loi sur les langues officielles et ne sont donc disponibles qu'en anglais.

<sup>1</sup> Le terme « ainé » est employé pour désigner les personnes àgées des collectivités. Les aînés sont respectés par toute la collectivité en reconnaissance de leurs qualités de leader et des grandes connaissances qu'ils ont acquises.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pour entendre quelques mots de mohawk, voir la page www.ainc-inac.gc.ca/ks/5070\_f.html

Je pense qu'il faut se donner à fond pour l'éducation. Grâce à l'éducation, on peut trouver du travail plus facilement et arriver à quelque chose dans la vie. J'en suis à mon avant-dernière année à l'école secondaire, et je pense que je vais poursuivre mes études par la suite. Quant à mes amis, eh bien, c'est à eux de décider. Mon objectif est de continuer l'école et d'étudier en droit. Mes professeurs ont dit que je serais bonne parce que je veux toujours avoir raisonl Je vais probablement faire l'aller-retour entre ma collectivité et l'école, mais je prévois rester ici une fois que j'aurai mon diplôme. Je veux que mes enfants soient élevés dans leur culture, qu'ils sachent d'où ils viennent et qui ils sont. C'est drôle : même si ma sœur Onwari semble être la plus pantouflarde, c'est aussi elle qui ne pense pas vivre ici toute sa vie. Je parie que quand elle aura des enfants, elle va changer d'avis et revenir. Peut-être que la vie en dehors de notre collectivité n'est pas aussi rose qu'elle le pense.

J'airnerais aussi qu'il y ait plus d'activités culturelles communautaires, pour que les jeunes puissent participer à des danses et à des chants. La dernière activité remonte à il y a deux étés. Présentement, il n'y a pas assez d'argent pour corriger les problèmes de la collectivité. Il nous faut plus d'argent en éducation. C'est un gros problème, parce que les jeunes doivent en apprendre plus sur leur culture. Les activités culturelles nous enseignent qui nous sommes. Il manque aussi de choses à faire ici. On devrait offrir plus de programmes récréatifs et culturels pour aider les jeunes à rester dans le droit chemin. Il y a des jeunes ici qui ont de gros problèmes. S'il y avait plus d'activités culturelles, ils se tiendraient occupés. En leur montrant qui ils sont, ils amélioreraient aussi leur estime de soi.

Je veux transmettre ma culture autochtone à mes enfants mais, parfois, j'ai peur de ne pas en savoir assez. Notre génération est celle vers laquelle la prochaine génération va se tourner, et si la génération qui vient avant nous ne nous enseigne pas notre culture, comment allons-nous la transmettre? La jeune génération néglige notre culture, et ce n'est pas bien. Certains croient que nous perdrons notre identité et que nous sommes dominés par la culture non autochtone. Je pense que nous devons raviver la langue, les traditions, les danses, les activités sociales, etc.

J'ai quand même appris certaines choses sur ma culture à l'école. J'ai appris des chants et des danses mohawks, et comment fabriquer des hochets<sup>3</sup>. Mes grands-parents en savent beaucoup sur notre culture. Ils sont un peu comme un grand livre. Je les admire tellement. Ils transmettent certaines des valeurs que les Mohawks jugent les plus importantes, comme la générosité, la gentillesse, la responsabilité, la reconnaissance, la loyauté et l'honnêteté.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Certains hochets sont utilisés lors des danses et des cérémonies, tandis que d'autres sont réservés aux cérémonies. Les premiers hochets étaient probablement faits d'écorce de caryer, et plus tard de cornes de bison. Lorsque le bison est devenu rare, on a commencé à utiliser des comes de vache. Aujourd'hui, les cornes-hochets sont utilisées lors des activités sociales et des cérémonies, tandis que les hochets-calebasses sont réservés aux cérémonies. Pour plus de renseignements, visitez le site www.cradleboard.org/curriculum/index3.html [allez à la section « Alowesasne Rattle Making.»].

L'une des choses que je préfère dans notre culture, c'est qu'on nous enseigne que tout ce que la terre porte doit être respecté. C'est une partie de notre culture qui est très importante et qui englobe tout. En commençant par se respecter soi-même. Par exemple, si on me demande qui est la personne qui compte le plus dans ma vie, je dirais que c'est moi. Je ne veux pas avoir l'air égoïste, mais si tu ne respectes pas, qui va te respecter? L'estime de soi est l'une des valeurs les plus importantes que ma culture m'a apprises. La terre, l'eau, les plantes, l'air et les animaux sont aussi très importants pour notre culture et doivent être respectés. Que serions-nous sans eux? Ma grand-mère dit que, même dans nos danses, nous montrons à quel point nous sommes près de la Terre mère. Elle dit que, en tant que femmes, nous ne devrions jamais lever les pieds de terre lors des danses de cérémonie. Nos pieds devraient toujours toucher la Terre mère.

La terre est tellement importante pour nous que nous avons été prêts à nous battre pour elle. En 1990, il y a eu une grave crise, aujourd'hui appelée la crise d'Oka<sup>4</sup>. Des Blancs avaient voulu nous enlever encore plus de terres, des terres sacrées pour nous. Cela s'est passé exactement où mon école se trouve. Comme j'avais à peu près 3 ans, je ne m'en souviens plus tellement, mais il me reste encore quelques images en mémoire. Ma mère et mes grands-parents m'ont dit ce qui était arrivé. On en entend encore beaucoup parler dans la collectivité. L'un des soldats qui avaient participé à l'affrontement m'avait demandé mon nom, mais j'avais refusé de lui dire, parce que c'était un soldat de l'autre camp. Un soldat ennemi, si je peux dire. Pour être franche, je ne me définis pas comme une Canadienne. Je suis une Mohawk.

Si un non-Autochtone veut en apprendre plus sur nous, il devrait consulter un vrai Mohawk. Je pense que les Canadiens non autochtones connaissent peu notre culture parce qu'on leur montre toutes sortes de faussetés à la télé (comme aux nouvelles et dans les dessins animés), dans les films et dans les livres. Ils nous jugent en se fiant à des inventions. Pour eux, soit nous passons notre temps à vendre des cigarettes et plein d'autres trucs, soit nous vivons encore comme autrefois.

C'est bien de découvrir d'autres cultures. Un non-Autochtone pourrait être intéressé de savoir comment nous vivons et qui nous sommes. Nous ne sommes pas tellement différents. Peut-être que oui, sur certains points, mais au fond, nous sommes tous des humains. Certains aimeraient peut-être connaître nos traditions et savoir comment se passe une journée ordinaire chez nous. Nous ne recevons pas tout gratuitement, et nous devons lutter fort, surtout pour l'éducation. Les gens doivent comprendre que nous sommes faits comme eux. Les non-Autochtones apprennent comment nous vivions avant, mais pas comment nous vivons maintenant. Nous habitons dans des maisons, et non dans des tipis; nous portons des vêtements en tissu, et non en cuir. Nous travaillons. Ne croyez pas tout ce qu'on vous dit à notre sujet.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Tout au long de l'été de 1990, des guerriers mohawks armés ont affronté la Sûreté du Québec et, plus tard, les Forces canadiennes après qu'on eut essayé de démanteler une barricade érigée par un groupe de Mohawks de Kanesatake. Voulant protester contre l'agrandissement d'un terrain de golf sur leurs terres sacrées, ils avaient construit une barricade en mars 1990. Les Mohawks avaient fini par quitter volontairement la barricade à la fin de septembre. La crise avait attiré l'attention du gouvernement fédéral et des Canadiens sur le besoin de régler les griefs de longue date des Autochtones concernant les revendications territoriales, les conditions de vie et d'autres questions. Pour plus de renseignements, visitez le site http://archives.cbc.ca/300c.asp?id=1-71-99.

J'ai de nombreuses d'opinions sur ma collectivité (je vous ai dit que j'aimais m'exprimerl) En gros, j'aime beaucoup ma collectivité, ce qui ne veut pas dire qu'il n'y a rien à améliorer. Je ne porte pas tellement attention à la politique, mais je pense que le conseil de bande n'écoute pas assez la collectivité et ne s'occupe pas assez de ses besoins. Le conseil de bande n'est pas complètement autonome, mais s'il l'était, ce ne serait pas seulement à lui de prendre des décisions. Pour moi, l'autonomie gouvernementale veut dire le pouvoir de décider des questions importantes et des lois applicables à la collectivité. La collectivité doit pouvoir choisir elle-même ce qui est le mieux pour elle. Sans nous – la collectivité –, à quoi sert un conseil? C'est comme cela que je vois les choses. Nous avons aussi besoin de meilleurs dirigeants qui peuvent servir de modèles pour tout le monde, surtout pour les jeunes. Mais on peut dire qu'ils font des efforts. Il nous faut des dirigeants qui restent près de la collectivité et qui écoutent ce que tout le monde a à dire, y compris les aînés et les jeunes. Ces dirigeants seraient aimables, instruits, empreints d'estime de soi et, surtout, honnêtes.

Si un Autochtone d'une autre collectivité venait nous visiter, je lui montrerais les différences entre ma collectivité et la sienne. Si c'était un non-Autochtone, je lui présenterais quelqu'un qui parle le mohawk. Je lui ferais aussi voir le paysage : l'eau, la terre et la pinède. C'est vraiment magnifique ici. S'il avait mon âge ou s'il était un peu plus jeune, je l'amènerais peut-être à la maison des jeunes.

En fin de compte, je pense que si nous, les Mohawks, ne luttons pas pour protéger notre savoir et notre identité, et que si nous ne faisons rien pour vraiment apprendre notre culture, nous sommes condamnés à devenir des non-Autochtones. On en voit déjà des signes. De plus en plus de gens ne savent pas qui ils sont – ce que cela signifie d'être Autochtone. Pour ma part, j'aimerais connaître ma culture et mes racines, et être bien consciente de mon identité. Il y a beaucoup de facettes de ma culture que je ne connaîs pas. J'ai perdu ma langue, par exemple. J'aimerais en savoir plus sur moi-même. Mais tant que nous garderons notre langue, nous garderons notre terre. Comme disent les aînés, si nous perdions notre langue, nous ne saurions plus qui nous sommes, ni ce que nous représentons. Cela reviendrait à tout laisser tomber ou à abandonner petit à petit. Mais moi, je n'abandonnerai jamais.

Salut! Je m'appelle Cassie et je vis dans une collectivité mi'kmaq de la Nouvelle-Écosse<sup>5</sup>. Je me considère comme une fille normale, mais il faut dire que les non-Autochtones connaissent mal les Mi'kmaq.

Pourquoi je dis qu'on nous connaît mal? Parce qu'on nous traite différemment. Étrangement, les non-Autochtones pensent que nous ne vivons pas de la même façon. Nous ne faisons pas partie de la culture populaire, mais les gens se font beaucoup d'idées sur nous à partir du peu qu'ils apprennent sur nous dans les nouvelles. Des questions comme les traités et nos droits de pêche font souvent parler. Il y a des gens qui se sont fâchés à ce sujet, et j'en conclus qu'ils ont formé leur opinion à partir de quelques sources d'information seulement. Ils ne connaissent pas toute la vérité. Si un non-Autochtone fait quelque chose de mal, ça ne fait pas la une, mais lorsque c'est quelqu'un d'une autre culture, comme la nôtre, on en parle partout. Les gens ne pensent que du mal de nous.

Les livres d'histoire ne disent pas grand-chose sur le peuple mi'kmaq. Même à mon école, les jeunes non-Autochtones ont sur nous des préjugés qui montrent bien leur ignorance. Ils pensent que nous faisons du vacarme et que nous passons notre temps à déranger. Ce préjugé vient probablement de leurs parents; ceux-ci ont dû avoir de mauvaises expériences avec les quelques élèves à problème qui fréquentaient l'école auparavant, et aujourd'hui ils généralisent. Les gens qui nous connaissent bien savent que nous sommes de bonnes personnes et que nous partageons beaucoup. Les Mi'kmaq devraient cependant participer plus à la vie scolaire, et on devrait en enseigner plus aux jeunes concernant le peuple mi'kmaq en général, comme ce que nous faisons. Il faudrait tout simplement que plus de bonnes personnes se fassent entendre, parce que je connais beaucoup d'idées fausses qui sont véhiculées par les gens. Nous devons agir plus, parler plus.

Je suis née ici il y a 16 ans et demi. Ma mère et mon père sont revenus dans la collectivité avant ma naissance parce qu'ils avaient des problèmes d'argent et que ma mère avait un emploi ici. Nous avons habité avec mes grands-parents pendant les premières années. Maintenant, je vis avec mon père, ma belle-mère Marie, ma sœur Joanne et deux des enfants de Marie, Henry et Julie. Julie a 14 ans. Elle et ma sœur Joanne (qui a 13 ans), ont un problème de comportement depuis un certain temps. Comme elles sont à l'adolescence et qu'elles ont à peu près le même âge, il y a souvent de la dispute à la maison. Henry a 15 ans, et je ne m'entends pas trop mal avec lui. Il est plutôt tranquille.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Même si les jeunes qui s'expriment dans ce document habitent dans de petites collectivités rurales, un nombre croissant vit aussi dans des villes de partout au Canada. Les expériences de, jeunes Autochtones vivant en milieu urbain sont diverses, certains gardent un lien fort avec leur collectivité autochtone même si la ville leur convient parfaitement, et certains sont membres d'une collectivité urbaine dynamique. Pour d'autres, par contre, la réalité est bien différente : isolement, manque de soutien et de services et choc culturel. Pour plus de renseignements sur les jeunes Autochtones vivant en milieu urbain, communiquez avec : USAY – Urban Society for Aboriginal Youth, 1511-10th Street SW, Calgary, AB, T2R 1EB, Tél.: 403 233-8225, Téléc: -403 233-8756, <a href="https://www.usay.ca/">www.usay.ca/</a>. Pour accéder aux archives d'émissions sur le Web mettant en vedette des adolescents autochtones de partout au Canada, visitez le site www.ainc-inac.gc.ca/connex/.

Mon père et Marie sont ensemble depuis longtemps. Henry et Julie sont donc comme un frère et une sœur pour moi. Marie a deux autres enfants qui sont grands maintenant et qui ne vivent plus avec nous. L'un habite à Boston et l'autre, Angie, vit dans la réserve, où elle élève sa famille. Tous les dimanches, nous nous réunissons pour un festin en famille. Nous parlons de notre semaine et de ce qui se passe dans nos vies. Nous parlons aussi beaucoup quand nous revenons de l'école et du travail. Mon père et ma belle-mère nous demandent comment s'est passée notre journée. Nous faisons cela chaque soir.

Je fréquente l'école secondaire de la ville. J'essaie de me réveiller vers 6 h ou 6 h 30, mais je n'entends pas le réveil avant 6 h 45l Je me lève, je me prépare et je prends l'autobus à 7 h 25. Mon école est seulement à 15 minutes de la collectivité. Présentement, je reste à l'école après les classes pour suivre mon cours de conduite. Quand le hockey aura commencé, je vais y passer encore plus de temps. L'an dernier, je faisais du tutorat après l'école; c'était comme un emploi. D'habitude, je fais mes devoirs dès que je rentre de l'école, parce que j'ai la matière fraîche en mémoire. Après le souper, j'appelle mes amis ou je navigue sur Internet. Je me couche normalement à 23 h 30 pendant la semaine mais, si je le pouvais, j'irais au lit plus tôt. Il me reste à peine assez de temps pour sortir pendant la semaine et, lorsque c'est possible, il est déjà près de 22 h. La fin de semaine, c'est différent. Je loue des films, j'invite des amis à venir regarder la télé ou je vais me promener dans le voisinage. Je me couche habituellement vers 1 h 30 ou 2 h et je me lève vers midi. Le samedi, je travaille à mes projets – si j'en ai –, je finis mes devoirs, je me détends, je regarde la télé. Le soir, je garde souvent les enfants de ma marraine, qui travaille de nuit.

Parfois, je garde les enfants de personnes qui sortent dans les bars. Je vais aussi chez ma demi-sœur, Angie – elle est super – ou je flâne à la maison. (Pourquoi sortir quand on a tout chez soi?) J'aime aussi aller marcher dans la forêt, parce que c'est calme et qu'on s'y sent loin de tout. Avant, avec mes frères et sœurs, je jouais souvent au baseball la fin de semaine, mais plus maintenant.

Pour moi, l'église est l'endroit le plus important de la collectivité. Je suis catholique, et chaque fois que je vois le symbole de la croix, je me sens en sécurité. Sinon, à part le centre communautaire, il n'y a pas beaucoup d'endroits où aller. Nous n'avons pas de maison des jeunes ou quoi que ce soit du genre, seulement le gymnase. Mais le gymnase n'est pas très intéressant; tout ce que je fais, c'est m'asseoir et regarder les autres jouer. Il y a des jeunes ici qui cassent des fenêtres et qui commettent des entrées par effraction. Ça me fâche qu'ils détruisent des objets que tout le monde utilise. Souvent, nous allons visiter de la parenté dans d'autres collectivités mi'kmaq de la région. Quand nous sortons de la ville, d'habitude c'est pour aller dans d'autres réserves ou pour jouer au bingol

Mon père est la personne la plus importante dans ma vie. Il est mon guide. Je ne serais sûrement pas où je suis maintenant si je ne l'avais pas. Je veux dire que je ne serais pas à l'école, dans la bonne voie et en train de faire ce que je fais. Il me soutient beaucoup. Il y a aussi ma demi-sœur, Angie. C'est une bonne personne et un modèle pour moi. Elle ne prend pas de drogue et j'ai confiance en son jugement. Parfois, on parle de notre enfance et ça nous fait rire. On se rappelle des choses, comme quand notre famille allait en voyage à l'Île-du-Prince-Édouard. Ma marraine est aussi une personne importante pour moi. Je peux lui dire des choses que je ne peux pas dire à ma belle-mère. Ma belle-mère et moi ne sommes pas vraiment proches. J'ai de la difficulté à lui parler.

Peut-être que notre culture a quelque chose à voir avec le fait que j'ai beaucoup de personnes qui me soutiennent dans ma vie. Nous voyons la collectivité comme une sorte de famille. Les enfants ne sont pas élevés par une seule personne, mais par tout le monde, toute la collectivité. Tous les membres de la collectivité vous disent quoi faire et ne pas faire quand vous êtes très jeunes. Ma belle-mère m'a expliqué que tout le monde surveille les enfants des autres, parce qu'on se connaît tous. C'est vrai que je me sens entourée et en sécurité dans ma collectivité, parce que je connais tout le monde. La plupart des adultes s'entendent bien ensemble et je sais qu'ils sont là pour moi. On est tous étroitement liés les uns aux autres. La collectivité n'est pas juste un endroit où les gens vivent, c'est un endroit où les gens s'entraident et font de leur mieux pour se soutenir.

L'entraide et la générosité définissent en grande partie ce que la collectivité considère comme une bonne personne. Par exemple, si quelqu'un a besoin de quelque chose, une bonne personne va le lui donner. Une bonne personne traite tout le monde avec respect, particulièrement les aînés. Elle écoute ce que ceux-ci ont à dire et elle fait de son mieux pour la collectivité. Dans les collectivités non autochtones, je ne pense pas que les gens sont liés comme ça : ils semblent faire leurs choses chacun de leur côté. Je pense que les collectivités autochtones sont plus solidaires, et c'est une chose dont je suis très fière, parce que j'ai grandi dans une de ces collectivités autochtones. J'ai vécu certaines de mes meilleures expériences dans cette collectivité. Tous mes souvenirs viennent d'elle.

Certains de mes souvenirs les plus marquants viennent de funérailles. Je ne connaissais pas toujours la personne décédée, mais je me rappelle les pleurs des gens. Je pense que nos funérailles ne ressemblent pas à ce qui se fait ailleurs. Nous connaissons mieux et comprenons mieux la mort. Même les petits enfants savent ce qui se passe; ils savent qu'il y a des funérailles parce qu'une personne est décédée. Lorsque quelqu'un meurt, on organise une veille, puis des gens viennent et donnent de la nourriture à la famille en deuil, nettoient sa maison ou même lui donnent de l'argent si elle en a besoin. Pendant la veille, le corps de la personne est chez elle pour une dernière fois, et les membres de la famille prient pour elle, la voient pour une dernière fois et lui disent adieu. La veille dure au plus trois jours. Je suis plus à l'aise à une veille dans ma collectivité que dans un salon funéraire. La collectivité est spirituellement très solidaire. Si quelque chose arrive dans la collectivité, il y a un effet domino, et tout le monde est touché. Une personne avec qui j'étais liée d'amitié est décédée. On est allé à ses funérailles et je me rappelle m'être tenue devant le cercueil. Je me souviens aussi des funérailles de ma mère; j'avais six ans.

Je me rappelle aussi très bien les tournois de baseball organisés pendant la fin de semaine de la fête du Travail. Tous les membres de ma famille y participaient. Ils jouaient tous au baseball quand j'étais petite. C'est comme si j'étais née sur un terrain de baseball. Mon grand-père, qui vivait alors, s'occupait du terrain. Des équipes d'autres collectivités mi'kmaq participaient aussi aux tournois. Je me rappelle qu'il

y avait tellement de voitures autour du terrain qu'il n'y avait plus de place pour marcher ou s'asseoir. Les gens s'assoyaient sur une couverture dans l'herbe. À mesure que je grandissais, il y avait de moins en moins de monde qui y participait. Il n'y a même plus de tournois maintenant. C'est la même chose avec les pow-wow. Je dansais. Je ne sais pas pourquoi, mais il n'y a pas de pow-wow ici. Les gens ont arrêté de venir. On devait s'y amuser, parce qu'on en organisait tout l'été. On va toujours à des pow-wow, mais dans d'autres collectivités. Je participe parfois aux activités, mais j'aime aussi regarder les danseurs, les joueurs de tambour et les enfants qui s'amusent, voir les gens sourire et profiter simplement du moment. Pendant l'été, on va dans le Maine pour la récolte des bleuets. On y rencontre des gens d'autres réserves et on en apprend plus sur eux et sur l'endroit d'où ils viennent. Il y a des réserves là-bas, où ont lieu des pow-wow. On peut donc voir comment ça se passe aux États-Unis par rapport au Canada.

Je participe aussi à beaucoup d'ateliers sur notre culture. J'ai participé à un atelier d'une semaine l'été dernier. On a appris des choses sur le cercle sacré<sup>7</sup> et les herbes médicinales<sup>8</sup>. On a aussi fait plusieurs activités, comme construire une hutte de sudation<sup>9</sup>.

Le cercle est, dans beaucoup de traditions autochtones, l'important symbole autour duquel le pow wow est organisé. Les tambours sont placés au centre du cercle et représentent les battements d'un cœur. Les danseurs et le public se déplacent et s'assoient autour des tambours. Les points de ravitaillement et les campements s'ajoutent à cette disposition circulaire. Lorsqu'ils entrent dans le cercle, les danseurs doivent évacuer toutes leurs pensées négatives, leur animosité et leur jalousie pour établir un espace sécuritaire et sacré. Les ainés s'assoient dans un endroit prévu pour eux, et les gens s'adressent à eux avec respect. Le pow wow est une occasion de célébrer le riche patrimoine des Premières nations et d'informer les visiteurs non autochtones. Pour de plus amples renseignements : www.powwows.com/.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Le pow wow est un rassemblement et une célébration d'importance pour les Premières nations. Il s'agit d'une occasion de se réunir entre parents et amis et de faire de nouvelles rencontres. Des chanteurs marquent le rythme des compétitions où s'affrontent danseurs et joueurs de tambour. Les pratiques varient légèrement d'un coin à l'autre de l'Amérique du Nord, mais partout, les danseurs portent de beaux ornements et exécutent différentes danses, comme la danse des herbes sacrées, la danse libre, la danse traditionnelle, la danse libre du châle d'apparat, la danse des clochettes et la complexe danse du cerceau. Il y a également des danses intertribales auxquelles participent Autochtones et non Autochtones.

Le cercle sacré, ou roue médicinale, est un symbole riche et multiple représentant la Création et comportant un grand nombre d'enseignements traditionnels des Premières nations. Le cercle sacré est divisé en quatre parties de couleurs différentes (les couleurs changent d'une nation à l'autre). Ces couleurs ont une signification. Elles peuvent représenter les différentes races humaines, les quatre saisons, les quatre points cardinaux, et plus encore. Mais au délà de ces symboles, le cercle sacré comprend différents enseignements sur l'importance de la Création. l'interdépendance de tout ce qui fait partie de la vie et les nombreux cycles de l'existence. Pour de plus amples renseignements : www.saulttribe.com/index.php?option=com\_content&task=view&id=40&temid=150.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Les Autochtones ont toujours su comment se servir des racines et des herbes pour guérir des maladies. Aujourd'hui, bon nombre de médicaments prescrits et autres produits pharmaceutiques, comme l'aspirine (que l'on extrayait à l'origine de l'écorce du saule), proviennent d'herbes qui, traditionnellement, étaient utilisées par les Premières nations. Lorsque les Européens sont arrivés au Canada, les Premières nations leur ont transmis des connaissances médicinales qui leur ont permis d'être moins gravement atteints par la maladie et même, dans bien des cas, de sauver des vies. Certaines Premières nations, comme les Mi'kmaq, détiennent toujours des connaissances relatives aux herbes médicinales, et leurs guérisseurs offrent des conseils sur la bonne utilisation des herbes et des racines.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> La cérémonie, parfois appelée « suerie », qui a lieu dans la hutte de sudation, est une cérémonie traditionnelle qui vise la guérison spirituelle. On construit la hutte dans un endroit spécial (on utilise du bois, habituellement celui du saule), puis on l'enveloppe de couvertures. Elle est bâtie et orientée selon des procédures cérémonielles précises qui diffèrent d'une nation à l'autre. Des pierres, auxquelles on accorde un respect spécial et que l'on appelle « grands pères », sont chauffées dans un feu à l'extérieur et placées, une fois brûlantes, dans un trou au centre de la hutte. On verse de l'eau sur elles pour qu'elles dégagent à la fois de la chaleur et de la vapeur. Les participants s'assoient en cercle autour des pierres. La température dans la hutte peu devenir très élèvée, c'est pourquoi on appelle cette cérémonie « cérémonie de la suerie ». Pour de plus amples renseignements . <a href="http://bearspiritvision.com/sweatlodge.htm">http://bearspiritvision.com/sweatlodge.htm</a>.

Mon parrain est d'une grande spiritualité – il est guérisseur. Il connaît très bien ses produits médicinaux, et il m'apprend tout de l'autre facette du monde spirituel. Si je suis malade, disons que j'ai mal à une jambe, il me soigne avec des herbes médicinales. Je crois que les pow-wow et les « sueries » tiennent une grande place dans notre culture. J'en apprends chaque fois que j'y participe.

Je ne parle pas le mi'kmaq<sup>10</sup>, mais je m'efforce de l'apprendre. On est des Autochtones, nous les Mi'kmaq, mais on ne connaît pas vraiment notre langue. C'est important de la connaître, parce que c'est notre langue. Dans le reste du monde, où les Autochtones sont peu nombreux, elle ne nous est d'aucune utilité, mais j'aimerais tout de même l'apprendre. Ce serait plus utile de maîtriser le français comme deuxième langue (même si je ne parle pas français non plus)! Je suis un cours de mi'kmaq à l'école et, parfois, j'essaie de me faire l'oreille avec ma grand-mère, mais elle parle trop vite. Je fais de mon mieux pour lui répondre. Je me sens un peu mal à l'aise avec les aînés, parce qu'ils essaient de me parler en mi'kmaq lorsque nous allons dans le Maine. Ça me désole de ne pas parler le mi'kmaq, et ils doivent s'adresser à moi en anglais. Ce n'est pas correct. Je devrais parler ma langue. La langue est importante, parce que les Mi'kmaq sont des gens importants – on est des gens bien – et que la langue est au cœur de notre histoire. Même sans elle, on reste Mi'kmaq, mais il y manque un gros morceau, un lien à notre culture.

La terre fait aussi partie de notre culture. Elle nous abrite, et elle occupe une grande partie de nous. Pour être honnête, je n'y pense pas tous les jours, mais elle a son importance dans notre culture. Les aînés, surtout, entretiennent un lien étroit avec la terre. Les animaux nous nourrissent, et les plantes peuvent parfois nous guérir. Comme Mi'kmaq, on a aussi signé des traités qui nous confèrent certains droits de chasse et de pêche<sup>1.1</sup>. Je suis contente qu'on ait ces droits. On doit prendre de sages décisions en ce qui concerne la terre et l'environnement. Les décisions qu'on prend aujourd'hui auront des répercussions sur les prochaines générations. Je pense à nos enfants et à nos petits-enfants, et je me demande dans quel genre de monde ils grandiront et s'ils y seront en sécurité. Je ne veux pas qu'ils aient à faire bouillir leur eau avant de la boire.

Selon moi, à moins que les gens ne se mettent à parler franchement et à corriger ce qui ne va pas, les choses iront sans doute de mal en pis. Si on ne travaille pas à redresser la situation, les problèmes d'alcool, de drogue et d'endettement prendront assurément de l'ampleur. Si je le pouvais, j'éliminerais les drogues et l'alcool. Les adultes en consomment, et les jeunes qui les voient croient que c'est correct. Les drogues causent entre autres de la négligence et de la violence. Beaucoup trop présente, la violence est destructrice et certaines personnes souffrent constamment. Il devrait y avoir plus d'activités pour les jeunes, et ils devraient être mieux encadrés, mais l'argent semble toujours faire défaut. Il nous faut d'autres maisons et une meilleure école, bref, il faut arranger ce qui ne va pas.

<sup>10</sup> Pour entendre quelques mots en mi/kmaq, visitez le site www.ainc-inac.gc ca/ks/5050\_f.html.

<sup>11</sup> Les traités signés entre les Premières nations et les gouvernements britannique et canadien, avant et après la Confédération, prévoient certains droits traditionnels, notamment de chasse et de pêche. Parfois controversés, les droits de chasse et de pêche permettent aux Indiens visés par des traités de chasser et de pêcher à des fins personnelles, conformément aux impératifs de conservation, sans être assujettis aux règlements fédéraux.

Je crois que tout irait mieux si on était autonomes, car l'argent serait alors partagé entre les familles qui en ont vraiment besoin. À mon sens, l'autonomie gouvernementale, ça veut dire que le pouvoir se retrouve aux mains des collectivités. Ce serait mieux, car je crois que le gouvernement ne connaît pas vraiment nos besoins. (Je commence à me sentir un peu comme si j'étais dans un cours de sciences sociales!) Je sais ce que le gouvernement a fait dans le passé; il a déterminé où on devait vivre. Je sais qu'on n'est pas traités avec équité à l'heure actuelle, parce que je le sens. On est tous des Canadiens, et on devrait tous être sur le même pied d'égalité. Quand on entre quelque part où il n'y a que des Blancs, la tension est palpable. Les non-Autochtones doivent apprendre à nous connaître et se familiariser avec notre culture. Ils ne savent pas vraiment qui on est en tant que personnes, culture, nation. Ils sont un peu déroutés. Alors allez-y, apprenez à nous connaîtrel

Je me vois fréquenter un collège et travailler. L'éducation constitue un tremplin puissant dans la vie. Je veux un bon emploi, et je me lancerai peut-être en politique pour changer les mentalités. Pour ne pas dépendre de l'aide sociale et pour réussir, il faut étudier. De nos jours, même la collecte des ordures ménagères exige une 12<sup>e</sup> année. Je crois que certains de mes amis iront au collège, mais d'autres, et je ne veux pas les juger, mais on le voit à la façon dont leurs familles les traitent, s'engagent sur une mauvaise voie. Ils sont un peu confus pour l'instant; certains ne vont pas à l'école et semblent dépourvus d'ambition.

Après le collège ou l'université, je vais revenir ici pour voir ma famille, mais pas pour y vivre, du moins au début. J'ai l'impression qu'ici, certains ne vont nulle part. Je veux explorer le monde, partir à sa découverte. On dirait qu'on est exclus, repoussés. Tout le monde nous sait là, mais personne ne vient voir. Ils ont peur de venir dans notre réserve, et je veux savoir ce que c'est que d'être comme tout le monde pendant un certain temps. Je pourrais revenir un jour pour aider la collectivité.

J'aimerais vraiment devenir conseillère, mais pas pour le conseil de bande, une conseillère à qui les gens, surtout les enfants, peuvent parler. Je veux que les enfants se sentent à l'aise de me parler pour obtenir de l'aide et du soutien. Je crois que certains d'entre eux voient et vivent trop de choses pendant l'enfance; ils perdent leur innocence trop tôt et ils ont du mal à en parler à leurs familles. Je veux qu'ils soient capables de venir à moi. Je leur dirais de rester forts. Ils vont devoir vivre toute leur vie avec les choix qu'ils font maintenant, et il leur faut donc commencer à réfléchir à ce qu'ils font. Même s'ils ne voient pas d'issue à leurs problèmes, il faut qu'ils sachent qu'ils ont le pouvoir de changer le cours des choses. Ils n'ont pas à demeurer impuissants et à laisser les choses se produire. Il faut garder la tête haute et être fort.

### 3. SIMON (MEMBRE D'UNE COLLECTIVITÉ INUITE DU NUNAVUT)

Je m'appelle Simon et j'ai 15 ans. Je vis au Nunavut<sup>12</sup>. J'y vis depuis toujours, mais je suis né à 500 km d'ici, à Yellowknife, où toutes les femmes enceintes de la collectivité sont transportées par avion pour accoucher. On n'a pas d'hôpital, alors tous les bébés de ma collectivité voient le jour à Yellowknife.

J'habite avec mon père, ma mère et ma petite sœur, Maureen. Mon père s'appelle Thomas, et c'est un bon chasseur. Il m'amène souvent à la chasse. Comme travail, il répare les véhicules de la municipalité. Ma mère, Bessie, enseigne l'inuktitut<sup>13</sup> à l'école primaire. Et ma sœur, eh bien c'est ma petite sœurl Je ris beaucoup avec elle.

Je fréquente l'école secondaire de ma ville, où je suis en 9<sup>e</sup> année. On étudie plusieurs matières : anglais, études sociales, mathématiques... mais je crois que ma préférée est l'*inuuqatigiit*. C'est notre cours de culture et de langue inuites. On apprend à lire et à écrire l'*inuktitut*, et on fabrique des objets inuits comme des tambours<sup>14</sup>, des harpons et des *qamutiik* (un traîneau tiré par une motoneige).

Voici comment se déroulent mes journées normalement : je me lève, je prends une douche, je mange rapidement un bol de céréales et je pars pour l'école. Ma routine est pratiquement toujours la même à l'école – cours du matin, retour à la maison pour le dîner et cours de l'après-midi. Comme activité spéciale à l'école, le mois dernier, on a eu une foire sur la santé. Les élèves devaient présenter des projets sur des sujets comme les MTS (maladies transmissibles sexuellement), et les infirmières communautaires distribuaient gratuitement des choses comme des condoms, des affiches, de la nourriture et des prix.

Après mes cours, je vais généralement au gymnase de l'école pour faire du sport. Je viens juste d'être accepté dans l'équipe de basket-ball de l'école secondaire, dont l'entraîneur est agent de la GRC. On se prépare pour un tournoi qui aura lieu à Cambridge Bay, où on se mesurera aux autres collectivités de la région.

<sup>12</sup> En inuktitut, Nunavut signifie « notre terre ». Le Nunavut couvre deux millions de kilomètres carrés qui s'étendent au nord et à l'ouest de la baie d'Hudson, et au-delà de la limite de la zone arborée jusqu'au pôle Nord. Le territoire du Nunavut a été créé le 1<sup>er</sup> avril 1999, en vertu de l'*Accord sur les revendications territoriales du Nunavut.* 

Les revendications territoriales diffèrent des traités. Une revendication territoriale est une « revendication globale ». Les revendications portent sur les droits et titres fonciers non cédés par traité. Les revendications sont réparties en deux catégories : les revendications globales et les revendications particulières. Les revendications globales ont une vaste portée et comprennent des éléments comme les titres fonciers, les droits de pêche et de piégeage et les mesures d'indemnisation financière. Les revendications particulières désignent des griefs bien précis formulés par les Premières nations, au sujet du respect des engagements énoncés dans les traités et de l'administration des terres et des biens des Premières nations en vertu de la Loi sur les Indiens. Pour en savoir plus sur le Nunavut, visitez le site www.gov.nu ca/Nunavut/ ou www.itk.ca/. Pour obtenir des renseignements sur les revendications territoriales, consultez le site www.indianclaims.ca/.

<sup>13</sup> Pour entendre quelques mots d'inuktitut, rendez-vous à www.ainc-inac.gc ca/ks/5020\_f.html.

<sup>14</sup> Le tambour inuit, qilaut, servait autrefois à célébrer, à divertir, à raconter des histoires, à règler des différends et à provoquer un état de transe. Il constituait un important moyen de communication, et symbolise toujours le battement du cœur. Le chant qu'une personne interprète en exécutant une danse du tambour est appelé ajaaja. Chacun a une ajaaja unique qui témoigne de son vécu. À l'origine, le tambour était fait de bois flotté et de peau de caribou, et la poignée était recouverte de peau de phoque ou de morse. De nos jours, les tambours sont surtout fabriqués à l'aide de matériaux modernes qui sont plus faciles à entretenir et qui résistent à l'entreposage.

Après le souper, je dois faire mes devoirs et, parfois, je retourne au gymnase pour faire du sport et passer du temps avec mes amis. Le gymnase est pratiquement le seul endroit où se divertir dans la collectivité. D'habitude, le soir, on y joue au volley-ball, au basket-ball, au soccer intérieur ou à un autre sport. En ville, les jeunes n'ont vraiment pas d'autres lieux de rencontre. D'autres collectivités où je suis allé ont des arcades avec jeux vidéo.

D'habitude, la fin de semaine, je me lève tard et je vais voir mes amis. Il m'arrive d'aller chasser avec mon père. La veille de notre départ, on charge notre matériel sur nos traîneaux et on fait le plein d'essence, puis on part très tôt le matin. On doit habituellement faire quelques heures de motoneige avant de trouver le caribou. Puis, une fois les bêtes abattues, éviscérées et fixées aux traîneaux, on prend le chemin du retour. On rentre donc à la maison au bout d'une longue journée de travail.

Toute notre famille part parfois en camping. Je ne crois pas qu'on campe de la même façon ici et dans le Sud. Pour nous, le camping, c'est partir tous ensemble avec motoneiges et traîneaux. Ma mère et ma sœur s'installent dans le traîneau de mon père, et je conduis ma propre motoneige. On apporte une tente, de la nourriture, un réchaud et tout ce qu'il faut pour passer la fin de semaine dehors. En été, on se sert de nos VTT pour aller camper, et on passe beaucoup de temps à notre cabane. Notre petite cabane se trouve sur la côte, à environ une journée de bateau de la collectivité. On y reste parfois quelques semaines pour pêcher et chasser. C'est mon père qui m'a montré à chasser. C'est toujours génial de passer autant de temps dans la nature. L'été dernier, on est allés à notre cabane d'été avec la famille de la sœur de ma mère et avec mon meilleur ami, Jacob. Je crois que je finirais par m'ennuyer si je passais tout l'été dans la même collectivité.

Mon père, ma mère et Jacob sont les gens qui comptent le plus à mes yeux. Mon père est important parce qu'il m'enseigne des trucs, comme la chasse et la façon d'abattre le caribou et de lui enlever la peau. J'admire mon père parce qu'il est un habile chasseur. Il en sait beaucoup sur la nature et les animaux. Il sait où ils se trouvent et comment ils vivent. Je l'admire parce qu'il possède toutes ces connaissances qu'il me transmet. C'est un bon professeur. Il sait comment surmonter des difficultés. Ma mère a de l'importance parce qu'elle me donne de bons conseils. Je suppose qu'ils me conseillent tous les deux très bien, mais ma mère m'aide toujours à résoudre mes problèmes et à faire mes devoirs. Jacob est important parce qu'il est mon meilleur ami. On fair tout ensemble.

Après l'école et la fin de semaine, Jacob et moi on va souvent au gym pour jouer au basket-ball. Il y a aussi le hockey à l'aréna, mais il n'y a de la glace que l'hiver. En hiver, je joue à la défense dans une équipe communautaire. Les magasins sont un troisième lieu de rencontre. Bien des jeunes se donnent rendez-vous à l'extérieur du Northern Store ou de la Co-op. Ce sont les deux principaux commerces du coin, mais ils ont plein de choses – tout, de la nourriture aux chaînes stéréo, en passant par les vêtements.

Je n'oublierai jamais le tournoi de sports arctiques qui s'est déroulé dans notre collectivité il y a quelques années. Toute la population de la région était invitée. Le tournoi met à l'honneur des sports arctiques, qui sont tous des jeux inuits<sup>15</sup>, comme le coup de pied double, le coup de pied simple, le saut sur les phalanges et le tir de l'oreille – il y a une foule de jeux inuits! J'aime pratiquer des sports arctiques, surtout le coup de pied simple. Il s'agit de courir pour se donner un élan et de frapper un petit phoque en peluche qui pend à une ficelle attachée à un madrier. Pour effectuer le saut, vos deux pieds doivent quitter le soi, mais un seul frappe le phoque en peluche, et vous devez atterrir sur ce même pied sans tomber. C'est difficile!

Ma langue, l'inuktitut, tient une grande place dans la culture et l'identité des Inuit. La pratique de jeux inuits et le tambour inuit en font aussi partie. Nos techniques de chasse et de couture sont également importantes, je pense. À l'école, je fais partie d'un groupe de joueurs de tambour. Parfois, on joue pour des occasions spéciales organisées dans la collectivité. Mon père et des aînés m'ont appris la plupart de ces choses.

Chaque fois que je parle à un aîné, j'apprends quelque chose. Les aînés m'apprennent toujours de nouveaux mots en inuktitut. Ils viennent à nos pratiques de danse du tambour, et ils nous enseignent des choses au sujet des danses. Il existe tellement de types de chants et de danses <sup>16</sup>

La plupart du temps, on parle inuktitut à la maison, mais l'anglais est très présent à l'école. Je parle anglais et inuktitut avec mes amis. Certains d'entre eux ne parlent pas très bien inuktitut. C'est vraiment important pour moi de le parler afin d'apprendre ma culture et de parler aux aînés. La majorité des aînés ne maîtrisent pas très bien l'anglais, alors il faut parler inuktitut pour pouvoir apprendre d'eux. Je crois que ce serait bien d'être bilingue et de parler inuktitut et anglais. Je trouve que c'est réellement important de connaître sa culture. Pour ma part, cela veut dire être un bon chasseur ou savoir coudre. Je vais souvent chasser le caribou, le phoque et les oiseaux. Je crois que la chasse et les sorties en plein air m'aident à conserver ma culture, tout comme mon cours de langue et de culture inuites à l'école secondaire. L'environnement esc crucial, parce qu'il permet aux gens et aux animaux de survivre. On se nourrit de la terre, et il importe que l'environnement reste propre. Il y a de plus en plus de pollution ici, et les animaux en souffrent. Les gens disent que la pollution s'intègre aux animaux que nous mangeons. On doit garder l'environnement propre pour pouvoir continuer de manger du caribou et du phoque<sup>17</sup>.

<sup>15</sup> Les sports et les jeux traditionnels inuits sont encore pratiqués aujourd'hui. Les sports inuits visent à développer la concentration, l'endurance, la force et la puissance, des qualités qui sont toutes nécessaires à la survie et à la chasse. De nos jours, les sports inuits se pratiquent dans les écoles et les collectivités du Nord, et ils sont présentés chaque année aux Jeux d'hiver de l'Arctique. Pour en savoir plus, visitez le site <a href="http://katwik.net/ulluriaq/Nunavik/inuitlife/teenagers/inuitgames/">http://katwik.net/ulluriaq/Nunavik/inuitlife/teenagers/inuitgames/</a> ou le site Web des Jeux d'hiver de l'Arctique, à www.awg.ca/.

<sup>16</sup> Le chant et la danse du tambour occupent beaucoup de place dans la culture inuite, ils unissent les Inuit de la région circumpolaire et leur rappellent leurs ongines communes. De nombreux chants se sont transmis au fil de plusieurs générations. À l'ère moderne, l'incidence du christianisme sur la spiritualité traditionnelle a pratiquement mené la tradition à l'extinction, mais de plus en plus de jeunes s'y intéressent, et les jeunes artistes inuits parcourent aujourd'hui le monde pour faire découvrir leurs chants et danses traditionnels.

<sup>17</sup> Pour en savoir plus sur les contaminants dans le Nord et la pollution dans l'Arctique, rendez vous à www.ainc-inac.gc.ca/ncp/ ou à www.ec.gc.ca/science/sharedgifs/binay00\_f.pdf.

Les gens bien connaissent à fond leur culture et subviennent aux besoins de leur famille, comme en occupant un bon emploi ou en étant de bons chasseurs. De plus, ils respectent leurs aînés, leurs parents et leurs pairs. C'est vraiment important de respecter les aînés et d'aller faire leurs provisions ou d'acheter de la glace pour eux. Une bonne personne ne consomme ni drogue ni alcool. Les bons dirigeants doivent respecter et écouter les aînés, et maîtriser aussi bien l'inuktitut que l'anglais. Par ailleurs, ils doivent s'abstenir de prendre de la drogue. C'est important qu'ils soient de bons modèles. Il me semble qu'ils devraient aussi se débrouiller pour obtenir de l'emploi par ici. Le manque d'emplois est un problème de taille, selon moi. Beaucoup de gens de la collectivité n'ont pas de bons emplois, et bien des jeunes vont bientôt devoir se chercher du travail.

Terminer ses études secondaires est crucial si on ne veut pas finir avec un emploi minable. Je crois que si on n'obtient pas notre diplôme, ça peut réellement nous nuire. Aujourd'hui, la plupart des employeurs exigent au moins un diplôme d'études secondaires, et ils cherchent des gens capables de s'exprimer en anglais et en inuktitut. Certains jeunes de la collectivité abandonnent leurs études, mais je crois qu'ils devraient persévérer. J'espère finir mes études secondaires, puis fréquenter un collège d'ici quelques années.

Je rève de devenir pilote. Je me suis renseigné sur les écoles de pilotage, mais le Canada n'en compte que quelques-unes. Il faudrait que j'aille dans des villes comme Moncton, au Nouveau-Brunswick, ou Calgary, en Alberta, pour apprendre à piloter. Pour être pilote, j'imagine que je devrai vivre ailleurs pendant quelques années. Je crois que ça sera la même chose pour beaucoup de mes amis. Peut-être que certains d'entre eux seront toujours à l'école secondaire dans quatre ansi J'aimerais vieillir au Nunavut, mais je pense que je devrai m'installer ailleurs pendant mes études collégiales ou universitaires, surtout si je m'inscris à une école de pilotage. Je ne crois pas pouvoir rester ici si je veux un bon emploi payant. Par contre, j'aime vraiment la chasse, alors si je veux pouvoir chasser, je devrai trouver le moyen de vivre et de travailler ici.

Le Nunavut est notre territoire, et sa population est presque entièrement inuite. Les élus du gouvernement sont donc des Inuit. À mon avis, l'autonomie gouvernementale, ça veut dire que ce sont les Inuit qui dirigent le gouvernement.

Bien des Canadiens établis au Sud croient qu'il fait très froid ici. Ils savent sans doute qu'il fait sombre ici l'hiver. Certains pensent peut-être qu'on vit toujours dans un *igluvigaq*<sup>18</sup> et qu'on se déplace au moyen d'attelages de chiens <sup>19</sup>! Il y a quelques étés, je suis allé en Ontario. On était en taxi, et quand le chauffeur a appris qu'on était Inuit, il nous a demandé : « Vivez-vous dans des igloos? »

<sup>18</sup> Iglungag est une maison traditionnelle en neige souvent appelée igloo.

<sup>19</sup> Aujourd'hui, la plupart des Inuit se déplacent en motoneige pendant l'hiver, et en VTT, camion, canot et bateau en été. Toutefois, il y a quelques décennies à peine, de nombreux linuit construisaient eux-mêmes leurs moyens de locomotion. Le gamutiik un traîneau de bois assemblé sans clou, était tiré par des chiens attelés à l'aide de rênes. Le gamutiik est toujours utilisé, mais il est habituellement tiré par une motoneige.

Je parie que la plupart des Canadiens du Sud voient les Inuit comme on les présente à la télé ou au cinéma. Ils ne nous voient probablement que de façon stéréotypée, avec nos *igluvigaq* et nos attelages de chiens. Je crois que les gens devraient être plus nombreux à venir voir qui on est. Au Nunavut, la langue et la culture sont bien différentes de ce qu'on trouve dans le Sud. Mais notre territoire fait partie du Canada, et je parierais que la plupart des Canadiens n'ont jamais vu l'Arctique. Je vis au Canada, alors je suis Canadien. J'habite au Nunavut, et le Nunavut fait autant partie du Canada que le reste du pays, je pense.

Je crois que si les gens veulent en savoir plus sur les Inuit<sup>20</sup>, ils doivent venir nous visiter et voir le Nunavut de leurs propres yeux. Notre langue est totalement différente de la leur, tout comme notre culture. Bien des choses, comme la télé et la nourriture du Sud, sont semblables, mais je crois que les gens doivent voir le paysage. Dans le Nord, le paysage est tellement différent. Si vous veniez nous rendre visite, je vous ferais voir du pays. Je vous montrerais peut-être le grand lac, au sud d'ici, ou si vous veniez en hiver, je vous ferais faire une ballade en traîneau pour vous montrer à quel point il fait froid. Évidemment, je vous servirais du thé à votre arrivée pour vous réchauffer. Je veillerais aussi à ce que vous soyez habillé chaudement. Avec ma motoneige, on pourrait peut-être parcourir la glace marine ou aller chasser le phoque. Je crois que vous seriez heureux de découvrir notre coin de pays.

<sup>20</sup> Les collectivités inuites sont établies à divers endroits dans le monde autres que le Nunavut, comme au Labrador et dans le Nord québécois (Canada), au Groenland, en Alaska (États Unis) et en Sibérie (Russie). Comme ceux du Canada, tous ces Inuit parlent l'inuktitut. Les Inuit du monde entier sont représentés par un organisme appelé Conférence circumpolaire Inuite. Pour en savoir plus, consultez le site www.inuitcircumpolaircom/.

Je fréquente l'école d'ici. Je me lève vers 6 h 30 ou 7 h, selon mon humeur, et j'arrive à l'école autour de 8 h 15. Je joue au basket-ball ou au volley-ball jusqu'à 9 h, puis je vais en classe. Je sors dîner avec mes amis. Après l'école, je garde ma sœur, j'écoute la télé et, quand mes parents rentrent du travail, on mange et on discute ensemble de notre journée. Après le repas, je rencontre parfois mes amis pour un café, puis je reviens à la maison, je fais mes devoirs jusqu'à 1 h, et je me mets au lit. Le vendredi soir, je sors habituellement avec mes amis pour faire la fête. S'il y a de l'alcool, il m'arrive d'en prendre un peu. S'ils le savaient, mes parents seraient furieux. À certaines fêtes, il y en a parfois qui prennent de la drogue, habituellement de la marijuana je pense. J'ai essayé, mais je n'ai pas aimé la sensation.

Le samedi, je me lève tard et, en après-midi, je vais habituellement à Regina avec ma famille pour faire les courses, voir un film, faire les boutiques ou tout simplement visiter des gens. Je n'ai pas encore de permis de conduire – mais j'aimerais çal En général, le samedi soir, je rencontre mes amis chez l'un ou chez l'autre, ou on va à une fête s'il n'y en a pas eu une la veille. Je me lève également tard le dimanche et je reste à la maison, ou il m'arrive l'hiver d'aller à la pente de ski.

Notre famille va habituellement à l'église le dimanche soir. La messe est sans doute l'activité la plus importante que je fais en famille. C'est la seule chose qu'on fait immanquablement ensemble la fin de semaine. Ma mère croit aux traditions autochtones, mais elle épouse également la foi chrétienne. Noël est une autre occasion importante de nous réunir en famille. Toute la famille se rassemble chez ma grand-mère. Je l'appelle koke'um – en cri, ça signifie grand-maman. Noël est vraiment spécial, parce que toute ma famille se réunit. C'est bien de voir tous les membres de la famille, car ils vivent tous éparpillés.

Dans ma vie, les gens les plus importants sont sans doute ma mère, ma meilleure amie et mon professeur d'histoire. Ma mère est importante, parce qu'elle est ma mère. Nos relations sont plus ou moins bonnes ces temps-ci, mais elle compte beaucoup à mes yeux. Elle est en colère contre moi parce que je ne réussis pas très bien en mathématiques. Ma meilleure amie m'écoute toujours quand je lui parle de mon petit ami ou d'autre chose. Mon professeur d'histoire et moi, on est de bons amis. Il est vraiment compréhensif et juste. Même s'il est Blanc, il comprend très bien les traités et la culture autochtone. Il s'inquiète pour moi en ce moment, parce que mes notes baissent.

Vous pensez peut-être que j'ai beaucoup de temps pour étudier, étant donné qu'il n'y a pas grand-chose à faire ici. Mais j'aime aller à la pente de ski, où on s'amuse entre autres à faire des batailles de balles de neige ou de la planche à neige. Les autres peuvent aussi nous apprendre de nouveaux trucs. On va au café ou au restaurant. Une nouvelle place vient juste d'ouvrir, et une de mes amies y travaille. C'est simplement un lieu de rencontre où on se sent à l'aise. Parfois, on va

voir une partie de hockey à la patinoire. Je fais partie des 4-H<sup>21</sup> et, entre autres, on va à Fort San, on fabrique des vêtements, on va à des rodéos ou à des danses, et on fait de la planche à neige.

Je vais souvent à des pow-wow, et certaines de ces sorties sont organisées par l'école. On va au pow-wow des nations signataires du Traité no 4<sup>22</sup>, si notre enseignant décide de nous y amener.

En été, « la piste des pow-wow » nous entraîne d'un pow-wow à l'autre, aux quatre coins de la province, du pays et même aux États-Unis. Toute notre famille y va.

Puisque ma mère est moitié Crie, moitié Saulteaux, elle m'a montré comment danser dans les pow-wow. Je pratique la danse de la robe à franges<sup>23</sup>, qui vient des Ojibwas, famille à laquelle les Saulteaux appartiennent. J'avais à peu près trois ans quand ma mère me l'a enseignée. Je dansais beaucoup avant, mais ça me gêne un peu maintenant.

Mon *quin'eh* (parrain en saulteaux) nous enseigne la culture et l'importance des pow-wow. Il dit que c'est notre façon de nous parler et de nous réunir qui fait l'importance du pow-wow. La majeure partie de notre famille étant éparpillée aux États-Unis et au Canada, on se voit rarement, alors les pow-wow nous donnent l'occasion de nous réunir. Le partage en famille est une composante réellement importante de notre culture. Par exemple, on partage de la nourriture en organisant de nombreux repas partage. J'ai appris à faire du pain bannock à l'école. Le pain bannock<sup>24</sup> est frit, et j'en fais parfois en prévision d'un repas partage. Quand on se réunit, les plus vieux racontent des histoires. Quand on est entre jeunes, on parle de l'été, de nos petits amis et de ce qu'on a vu à l'école.

<sup>21 4-</sup>H est un organisme communautaire voué à l'épanouissement des jeunes des milieux ruraux.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Ouelques-uns des premiers traités signés entre le gouvernement du Canada et les Premières nations dans certaines régions de l'Ouest canadien sont identifiés par des numéros. Les traités sont des ententes officielles conclues entre la Couronne et les Autochtones, et ils renferment des promesses, des obligations et des avantages pour les deux parties. Il y a les traités historiques, conclus entre 1701 et 1923, et les traités modernes, qui constituent des ententes sur le règlement de revendications territoriales globales. Ces traités modernes visent des régions où les revendications des Autochtones, relativement aux droits ancestraux, n'ont pas fait l'objet d'un traité historique ou d'une autre forme d'entente légale. En vertu des traités historiques, les Autochtones ont cédé de vastes parcelles de terre à la Couronne, en échange, par exemple, de droits de chasse et de pêche, de rentes, de terres de réserve, d'équipement agricole, de services d'enseignants et d'aide à l'enseignement. Les traités fixent un cadre qui contribue à définir la relation entre les Premières nations et le gouvernement. De nombreux traités sont encore négociés dans tout le pays.

Le pow-wow des nations signataires du Traité n° 4 a lieu chaque année, en Saskatchewan, dans le cadre de la semaine de festivités qui vise à souligner l'adoption du Traité n° 4 (le 15 septembre 1874) et à en discuter. Au nombre des activités, notons des contes traditionnels, des jeux de ficelle, le tannage de peaux, le furnage de viande, des spectacles et des défilés de mode où est présenté le travail des créateurs des Premières nations. De plus, les chefs des 13 bandes initiales et des 20 bandes qui ont par la suite adhèré au traité participent à l'événement pour y discuter de questions, anciennes et actuelles, relatives au traité, et soumettre des idées de discussion au public. Des représentants de la Couronne britannique et de la GRC sont au rendez-vous pour le versement annuel des annutés, que ce soit à l'arèna local ou dans des tipis installés sur les terres visées par le Traité Le pow-wow commence la dernière fin de semaine des célébrations du Traité no 4.

<sup>23</sup> Les Ojibwas du Minnesota sont à l'origine de la danse de la robe à franges, qui s'est graduellement répandue dans toute l'Amérique du Nord. La robe à franges est faite de tissu et recouverte de petits cônes de métal qui, au départ, étaient fabriqués à l'aide de couvercles de boîtes de tabac à priser. Une robe d'adulte comporte de 400 à 700 franges qui tintent à chaque mouvement. Pour en savoir plus, visitez le site www.sicc.sk.ca/saskindian/a97jun29.htm.

<sup>24</sup> Pour une recette de pain bannock, consultez le site www.ainc-inac.gc.ca/ks/pdf/food\_f.pdf

Je ne parle pas le cri. Ce serait plus logique de le parler si les gens autour de moi maîtrisaient la langue, mais il y en a peu. Si notre école offrait des cours de langue autochtone, j'en prendrais. Ouand j'étais à l'école primaire, il y a eu des cours pendant un certain temps, mais ça n'a pas très bien fonctionné. L'enseignant est parti, et le projet est tombé à l'eau. Je connais quelques mots de saulteaux. Ma mère nous parle toujours en saulteaux. Lorsque j'aurai des enfants et qu'ils seront avec leur *koke'um* (grand-mère), elle leur parlera en saulteaux pour leur apprendre. Ma mère croit elle aussi que c'est une bonne idée. Ma *koke'um* a fréquenté un pensionnat indien<sup>25</sup>, et toutes ses sœurs (sauf deux) ont totalement perdu leur langue. C'était pourtant la seule langue qu'elles connaissaient avant d'aller au pensionnat indien. Ma *koke'um* n'a pas oublié. Plus jeune, en fait, elle a enseigné le saulteaux. Elle me dit que c'est vraiment important de ne pas perdre notre langue, parce qu'elle fait partie de notre identité.

Je n'en sais pas autant que je le voudrais sur ma culture. Je parle à des aînés, dont ma *koke'um* (elle a participé à des « sueries<sup>26</sup> » dernièrement), et ma mère et mes tantes m'apprennent des choses. Mon *quin'eh* m'a donné un nom indien à la demande de mes parents. Il a dû attendre d'avoir un rêve ou une vision pour que mon nom lui soit révélé. Mon *quin'eh* a rêvé qu'il me donnait son nom en ojibwa — Wauwaushkaesh —, qui signifie « petit chevreuil ».

Dans ma culture, une bonne personne aide son prochain en cas de besoin et respecte toujours les ainés. Et puis, ce n'est pas que je veuille le dire, mais c'est vrai : certains croient que ceux qui ont plus d'argent sont bons; donc si vous vivez à l'autre bout de la ville, dans le quartier pauvre, vous n'êtes pas quelqu'un de bien. Il y a quelques-uns de mes enseignants que j'admire beaucoup – je l'ai déjà dit. J'admire aussi ma tante, parce qu'elle est en forme, drôle, raffinée et toujours là pour moi. Ma tante et moi, on adore danser le hip hop à la maison. On fait des chorégraphies pour les cours de hip hop qu'elle donne. Je prends aussi exemple sur des amis plus âgés que moi. Ils n'ont pas peur de dire ou de faire des choses. Ils m'enseignent, entre autres, à sculpter et à faire des trucs sur ma planche à neige, sans me traiter comme une enfant.

<sup>25</sup> Les pensionnats indiens ont été mis sur pied par les églises avant la Confédération, et gérés par le gouvernement du Canada dès 1874. Le dernier pensionnat dirigé par le gouvernement fédéral a fermé ses portes en 1996. Les pensionnats indiens servaient à éduquer les Autochtones, il est toutefois aujourd'hui bien connu que ce système a miné l'identité des Premières nations en les isolant de leur culture et de leurs familles et en les empéchant de s'exprimer dans leur langue. Les pensionnats indiens ont eu des effets tragiques sur de nombreux enfants autochtones et leurs familles. Aujourd'hui, bien des collectivités autochtones dirigent leurs propres écoles, et le nombre d'écoles primaires et secondaires situées dans les réserves des Premières nations continue de croître. Pour obtenir de l'information, consultez les sites www.ainc-inac.gc.ca/ks/ et www.irsr-rqpi.gc.ca/francais/histoire.html; voir aussi Filmwest Associates, 1993. Mission School Syndrome. 58:50 min.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> La cérémonie, parfois appelée « suerie », qui a lieu dans la hutte de sudation, est une cérémonie traditionnelle qui vise la guérison spirituelle. On construit la hutte dans un endroit spécial (on utilise du bois, habituellement celui du saule), puis on l'enveloppe de couvertures. Elle est bâtie et orientée selon des procédures cérémonielles précises qui diffèrent d'une nation à l'autre. Des pierres, auxquelles on accorde un respect spécial et que l'on appelle « grands pères », sont chauffées dans un feu à l'extérieur et placées, une fois brûlantes, dans un trou au centre de la hutte. On verse de l'eau sur elles pour qu'elles dégagent à la fois de la chaleur et de la vapeur. Les participants s'assoient en cercie autour des pierres. La température dans la hutte peu devenir très élevée, c'est pourquoi on appelle cette cérémonie « cérémonie de la suerie ». Pour de plus amples renseignements : http://bearspiritvision.com/sveatlodge htm.

L'environnement est important pour moi, parce qu'on a besoin de tout pour survivre – pour continuer de vivre. Ça c'est une autre chose qu'on m'a enseignée. Mon *quin'eh* a dit que, en tant qu'Indiens, on a des liens particuliers avec la terre; on y est liés. On lui a appris que chaque personne a hérité de la protection d'une partie de l'univers et, pour les Autochtones, c'est la terre. Il dit aussi que cette terre nous appartient. On doit en prendre soin et faire de notre mieux pour éviter qu'elle ne se détériore encore davantage.

Pour les Autochtones, il y a deux sortes de communauté. Il y a d'abord la communauté culturelle. Vous vous rappelez, j'ai dit qu'ils étaient discrets à bien des égards? Eh bien, leur communauté culturelle est comme leur famille ou leur réserve, et c'est une chose qu'ils gardent pour eux. Il y a aussi la « collectivité », soit leur région ou leur ville. Personnellement, mes amis et ma famille font de ma collectivité un foyer. Je pense aussi que les Autochtones participent beaucoup plus que les non-Autochtones à la vie communautaire. Chez les non-Autochtones, la « coilectivité » est leur ville, rien de plus.

Les non-Autochtones ont de nombreuses perceptions à l'égard des Autochtones et de leur culture, mais je crois que le Canadien moyen nous connaît très peu. Les gens de la région sont peut-être plus informés, parce qu'on les côtoie régulièrement. Mais, depuis longtemps, bien des gens ne font pas l'effort d'apprendre des choses; on dirait que l'ignorance ne les dérange pas. Il existe une certaine forme de ségrégation ici, parce que la réserve est isolée des non-Autochtones. Les Autochtones pourraient faire beaucoup pour y remédier. Je crois que si on était moins discrets sur une foule de choses, les gens en sauraient peut-être davantage sur nous.

Les médias ont beaucoup contribué à fausser les idées sur les Autochtones et leur culture. Ils montrent des choses qui n'existent pas. Je me souviens de dessins animés montrant une bande d'Indiens courant et criant « wou wou wou »; on ne fait pas ça. Ça m'a fait rire. De plus, on montre souvent des Indiens tout à leur spiritualité et à leur mystère, qui parlent du Grand Esprit et de la terre. Tout le monde n'est pas comme ça. Avant d'épouser ma mère, mon père voyait les Autochtones d'un ceil totalement différent, en raison de ce que ses parents et l'école lui avaient enseigné. On lui avait dit, par exemple, qu'on ne fait pas grand-chose, qu'on vit dans des réserves, et qu'on est paresseux et alcooliques. Selon moi, bien des gens croient que les Indiens vivent dans des tipis, se promènent à cheval et se nourrissent uniquement des produits de leur chasse. Il y a quelques années, en Californie, une fille m'a demandé : « Est-ce que tu habites dans un wigwam ou un tipi, quoique vous l'appeliez? ». Quelle question. Je lui ai répondu : « Non, j'habite dans une maison! »

Le racisme n'est pas tellement présent dans mon école, mais on en ressent parfois de la part des élèves. Par exemple, si les jeunes de l'école se faisaient questionner à notre sujet, certains pourraient donner des réponses racistes. C'est peut-être parce qu'ils ont rencontré une personne qui leur a donné une mauvaise impression, alors ils généralisent. Ils ont peut-être subi l'influence de leurs parents. Je suis des cours d'études autochtones à l'école, et une seule fille de ma classe n'est pas Autochtone. Je ne sais pas pourquoi les non-Autochtones ne sont pas plus nombreux à le suivre. Il y a un enseignant à l'école qui ne nous aime pas, moi et mes amis. Je pense qu'il est sexiste et raciste parce qu'il ne réprimande pas les quelques Blancs de ma classe quand ils parlent, mais si mes amis et moi avons le malheur de chuchoter quelques mots, il réagit immédiatement.

Dans d'autres endroits, le racisme est plus courant. Ma mère m'a dit que quand elle allait à l'école, les Blancs et les Autochtones ne s'adressaient pas la parole : ils se battaient. Les choses ont changé. On parle entre nous. Il reste que quand on marche dans la rue, il y a toujours une vieille dame pour nous suivre du regard. Quand on entre dans un magasin, les gens nous guettent et viennent dans l'allée, mine de rien. C'est soit parce qu'on est jeunes soit parce qu'on est Autochtones, ou les deux. Ça me fâche. Je quitte immédiatement les lieux quand ça m'arrive. Ça me dérange de penser que certaines personnes ne m'aiment pas parce que je suis Autochtone. Je me tiens avec différents groupes d'amis, et l'un deux en vient aux coups quand d'autres nous disent des choses racistes. La plupart de mes amis sont Autochtones; c'est comme ça, c'est tout.

Les idées que les non-Autochtones se font de nous ne sont pas exactes, parce qu'ils ne nous connaissent pas. Pour que la compréhension soit meilleure, j'aimerais que quelqu'un vienne vivre avec moi pendant un certain temps. Je suis assez normale, et je crois que ça aide de connaître quelqu'un personnellement. Je crois aussi qu'il serait bien qu'une personne, un aîné peut-être, fasse la tournée des écoles pour parler aux jeunes de notre culture. À mon avis, les jeunes non-Autochtones verraient les Autochtones autrement. Une seule visite ne suffirait pas, par contre. On ne vit pas dans des tipis, on n'est pas des soûlons. On a des emplois et on fréquente l'école.

Si des amis me rendaient visite, je les présenterais à mes autres amis. On irait à la plage et à des pow-wow, comme celui des nations signataires du Traité n° 4 ou celui de Standing Buffalo. Nos pow-wow sont vraiment gros – et amusants. Si mes amis aimaient le sport, je les amènerais aux soirées au gymnase de l'école, ou bien j'irais faire de la planche à neige et du ski avec eux. Je leur ferais peut-être aussi visiter Fort San. C'est hantél J'y suis allée cette année à l'Halloween. Il y a là un fantôme qui ressemble à un employé d'entretien, et bien des gens l'ont vu. Le soir où on y est restés, une de mes amies jure avoir entendu le bruit de ses outils.

J'aimerais devenir un modèle. Je vais aller à l'université et devenir avocate. Les gens verront bien que les Autochtones ne vivent pas tous aux crochets du gouvernement. Dans quatre ans, je crois que je serai à l'Université de Regina. Je pense que certains de mes amis y seront aussi. L'un d'entre eux veut devenir photographe, et un autre veut faire du basket-ball professionnel. Ouoi qu'il en soit, l'école est importante. Il faut être formé pour obtenir un emploi, faire de l'argent et survivre. Je crois aussi que l'éducation nous rend moins ignorants au sujet des autres, de leur culture et de leurs croyances. Je veux étudier et ça ne me dérange pas d'aller à l'école. Honnêtement, par contre, je pense que certains de mes amis seront toujours ici dans quatre ans, et qu'il y en a qui travailleront chez A&W® et passeront leur temps à boire. Ils pensent sans doute ne pas être assez intelligents pour fréquenter l'université. Je ne sais pas si je vais rester ici. C'est si petit et il n'y a pas beaucoup à faire. Mais il se pourrait que je songe à vivre ici parce que, si je deviens avocate, je voudrais aider les Autochtones qui ont besoin d'aide pour s'y retrouver dans le système de justice, et il y a beaucoup d'Autochtones par ici.

En sciences sociales, on parle de la violation des droits de la personne. Mon enseignant nous parle de quatre moyens d'acculturation : la destruction, la ségrégation, l'assimilation et l'adaptation. La destruction, par exemple, c'est ce que les nazis ont fait subir aux Juifs; on y a consacré un mois

complet. On a aussi appris que la ségrégation, c'est ce qu'on a fait aux Noirs du Sud des États-Unis. L'assimilation, c'est ce qu'ont vécu les Autochtones envoyés dans les pensionnats indiens, mais on n'a rien appris à ce sujet. On n'en a même pas parlé, même si notre école compte beaucoup d'élèves autochtones. Il faudrait que les gens connaissent l'histoire de leur propre pays.

Quant à savoir si je me considère Canadienne, la réponse n'a rien de simple. Deux questions se posent. Certains Indiens disent qu'on est les seuls à être Canadiens à 100 %; en tant qu'Autochtone, il faut vraiment se demander si on veut se définir ou non comme un Canadien. Si on décide que oui, il convient de se rappeler que le gouvernement du Canada a beaucoup fait endurer aux Autochtones pour en faire des Européens. Par exemple, ma koke'um m'a dit qu'il était interdit aux élèves des pensionnats indiens de parler saulteaux, sinon ils se faisaient battre; ils ne pouvaient pas voir leurs parents – des choses du genre. Pendant longtemps, on n'avait pas le droit de vote<sup>27</sup>. On avait aussi perdu une bonne partie de notre culture. C'est compliqué. Notre pays n'est pas fondé sur les croyances autochtones. Je ne sais pas vraiment si je me considère Canadienne, mais je ne sais pas comment je pourrais me définir. Et si je vais en Europe, comment suis-je censée me définir?

Les jeunes ici se mettent dans le trouble, et c'est un des pires problèmes de notre collectivité. Dernièrement, des amis à moi ont été accusés d'infractions liées à la drogue et à l'alcool. La drogue est très répandue dans notre ville. Quand une personne de 15 ans sait exactement où obtenir de la drogue, c'est problématique. La consommation de drogue risque de devenir très courante chez les jeunes. Ils savent depuis longtemps que l'alcool constitue un grave problème dans la réserve. Une foule de personnes ont péri dans des accidents de la route ou lors de fêtes, en raison de la violence.

Si j'en avais la responsabilité, je donnerais aux jeunes un endroit où se réunir. S'ils avaient plus de loisirs, les adolescents ne se mettraient peut-être pas autant dans le pétrin. La collectivité devrait prévoir des activités en ville pour les jeunes, par exemple, une salle de billard ou de jeux d'arcade. Si je pouvais aménager un endroit, j'y mettrais des tables de billard, des jeux d'arcade, des jeux de hockey sur coussin d'air et un coin où s'asseoir autour d'une tasse de café. Je crois qu'il y aura bientôt un parc pour planchistes. Ça ne m'intéresse pas tellement, mais bien d'autres jeunes seront très contents. Si on avait un bon dirigeant communautaire, il se soucierait des jeunes. Il posséderait aussi de bonnes aptitudes à la communication et comprendrait les jeunes et ce qu'ils vivent. Il saurait parler à tout le monde. Comme la plupart des gens que je connais, ils savent peut-être parler à certains groupes, mais pas à d'autres.

Si je pouvais transmettre un message aux non-Autochtones, ce serait de ne pas juger les gens selon leur apparence, parce qu'on ne les connaît pas avant de leur avoir parlé. En réalité, on n'est pas si différents d'eux, et nos aspirations sont très semblables aux leurs. On accorde de l'importance aux mêmes éléments, et on vit bien des choses similaires. La couleur de notre peau ne nous rend pas différents à l'intérieur.

<sup>27</sup> Au Canada, il a fallu attendre jusqu'en 1960 pour que le droit de vote aux élections fédérales soit enfin reconnu aux Premières nations. Cette évolution est en grande partie attribuable aux pressions des anciens combattants autochtones qui ont fait valoir que, même s'ils avaient combattu pour le Canada pendant les deux conflits mondiaux, ils étaient injustement privés du droit de voter.

### 5. FRANKLIN (MEMBRE D'UNE COLLECTIVITÉ NISGA'A DE LA COLOMBIE-BRITANNIQUE)

Mon nom est Franklin, mais tout le monde m'appelle Frankie. J'ai 16 ans. Je ne suis pas le seul Franklin de mon village; je ne suis pas certain, mais je crois qu'on est plus de 10. Mon nom me vient de mon oncle, du côté maternel, qui est décédé juste avant ma naissance. Du côté de mon père, mon oncle Franklin vit toujours.

Il y a environ sept ans, on a quitté notre ancien village qui se trouve à environ 30 minutes d'ici, et on habite notre collectivité depuis. Je vis dans une maison avec ma mère, mon père, ma petite sœur, mon petit frère et mon cousin George, qui vient du même village que moi, au nord d'ici. George et moi, on partage une chambre, parce que la maison n'est pas assez grande pour qu'on ait chacun la nôtre. Avant, il vivait dans un foyer de groupe comme d'autres jeunes de son village, étant donné qu'il n'y a pas d'école secondaire dans son coin. Il préfère notre maison au foyer de groupe, parce que les tâches sont plus faciles et le couvre-feu, moins sévère. Il retourne chez lui pendant les vacances, mais puisqu'une route en construction reliera bientôt nos villages, il se pourrait qu'il y aille aussi la fin de semaine. Ce serait dommage parce qu'on fait un tas de choses ensemble. George a une année scolaire de moins que moi; il n'a que 15 ans, mais il est correct. J'ai aussi un frère et une sœur aînés qui ne vivent pas ici.

Souvent, dans notre village, il y a pas mal de monde qui habite dans la même maison, et notre maison ne fait pas exception. Mais comme mes parents sont assez sévères, on s'entend tous bien. Mon père est directeur de recherche pour le gouvernement Nisga'a Lisims<sup>28</sup>. Il est brillant, il travaille fort, et c'est quelqu'un de bien. Ma mère est enseignante; elle sait parler aux gens, surtout aux jeunes. Mes parents prennent tous les deux bien soin de nous. Ils savent qu'il vaut mieux discuter que de frapper, et c'est une bonne chose pour moi. On ne fait pas beaucoup de choses en famille, mais on cuisine, on écoute la télé, on va à l'église ou en vacances et, chaque semaine, on va en ville. Ils veillent tous sur moi.

Ma vie ici n'est pas tellement palpitante, mais je l'aime. Comme tous les jeunes, je dois aller à l'école. La semaine, ma routine ressemble à ce qui suit : je me lève, je prends une douche, je déjeune et je vais à l'école à pied, je dîne, je rentre à la maison, j'écoute la télé, je fais mes devoirs, je regarde encore la télé, je soupe, je rencontre mes amis au magasin ou je vais jouer au basket-ball au gymnase, puis je reviens à la maison, je regarde la télé encore une fois et je me couche. C'est à peu près ça.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Les Nisga'as sont les Autochtones de la vallée du Nass, dans le nord-ouest de la Colombie Britannique. Leur gouvernement représente environ 6 000 personnes. Le gouvernement nisga'a est démocratique, représentatif et responsable envers ses citoyens. Il se compose du gouvernement Nisga'a Lisims, qui comprend un organe législatif et un organe exécutif, ainsi qu'un conseil des ainés et quatre gouvernements de village. Chaque village nisga'a exerce ses droits et ses pouvoirs, profite des privilèges qui lui revient, et s'acquitte de ses devoirs, fonctions et obligations par l'entremise de son gouvernement. Le gouvernement Nisga'a Lisims voit aux affaires intergouvernementales.

Les villages nisga'as sont Gingolx (Kincolith), Lakalzap (Greenville), Gitwinksihlkw (Canyon City) et Gitlakdamix (New Aiyansh). Ces villages comptent environ 2 500 personnes, et quelque 3 500 autres vivent principalement à Vancouver, à Prince Rupert et à Terrace

La population nisga'a est répartie en quatre clans : Gisk'ahaast (orque), Laxgibuu (loup), Ganada (corbeau) et Laxsqiik (aigle).

Mes fins de semaine sont mieux parce qu'on peut veiller un peu. Le vendredi soir, de 21 h à minuit, tous mes amis et pratiquement tous ceux qui fréquentent l'école vont à la place des jeunes qui se trouve au centre communautaire. Le samedi, je me repose, je vais pêcher ou je me promène dans le bois, et c'est agréable. Le dimanche, mes parents m'obligent à aller à la messe du matin. Le reste de la journée, je regarde la télé, je fais mes devoirs et j'écoute encore la télé quand j'ai fini. J'aime regarder le basket-ball et *Les Simpsons*. George n'aime pas regarder le basket-ball, et je ne comprends pas comment on peut ne pas aimer le basket-ball; vous voyez ce que je veux dire? Alors je lui dis qu'il est ennuyant. On rencontre parfois des amis au vieux château d'eau ou chez l'un d'eux. En gros, j'aime relaxer.

J'apprends des choses à l'école, mais ma famille et mes aînés m'en montrent beaucoup eux aussi. Mes parents me montrent ce que sont le bien et le mal, et ma sœur m'aidait beaucoup quand elle vivait avec nous. Mon oncle Franklin (celui qui vit toujours) m'a énormément appris quand j'étais petit, comme à chasser, à pêcher, à faire un feu et à tondre sa pelouse. On allait souvent pêcher ensemble; mon oncle sait où dénicher les plus beaux poissons. Il nous arrive aussi d'aller cueillir des champignons dans le bois. Pendant les quelques heures qu'on y consacre d'habitude, on ramasse beaucoup de champignons du pin. Personnellement, je ne les trouve pas bons; en fait, je ne connais personne qui les aime. Mais il paraît que les Japonais en raffolent. Ils les paient très cher. L'automne dernier, on recevait 40 \$ la livre. Un homme que je connais a payé sa voiture avec le revenu d'appoint que lui procurait la cueillette de champignons. Il est très bon cueilleur, il faut dire, parce qu'il connaît la forêt à fond. Il arrivait à cueillir presque 50 livres de champignons en une journée, ce qui est beaucoupl

Ji ji Emma<sup>29</sup> compte beaucoup pour moi. Elle est ma grand-tante et parle nisga'a couramment. Je prends des cours de nisga'a à l'école et c'est génial de tenir une conversation avec elle dans notre langue autochtone. Je ne parle pas couramment, mais j'apprends. Certains de mes amis maîtrisent très bien la langue. Ji ji Emma m'a dit qu'autrefois, dans les pensionnats indiens, il était défendu aux élèves de parler leur langue sous peine de recevoir un coup de règle sur les doigts. Ils s'attiraient beaucoup de problèmes en parlant leur langue autochtone. Ma grand-mère m'a aussi raconté des choses sur la question. De nos jours, bien des gens ne la parlent pas, ce qui est très dommage parce que c'est essentiellement la base de notre culture.

<sup>29</sup> Ji ji Emma est le nom que Franklin donne à sa grand-tante. Ji ji veut dire grand-maman, et jiiot, grand-mère. Dans la culture nisga'a, toutes les sœurs de votre mère sont aussi vos mères. Toutes les sœurs de votre grand-mère sont considérées comme vos grand-mamans. Au sein de la famille élargie, chacun prend soin de son prochain; les tantes sont tout aussi responsables d'élever et d'encadrer les enfants que les mères. De même, tous vos cousins sont considérés comme vos frères et sœurs.

La culture nisga'a<sup>30</sup>, c'est aussi le dessin, la danse, la peinture, la sculpture, la chasse et la pêche. Je dirais que la perte de notre culture est un problème à corriger dans notre collectivité. On n'arrive pas vraiment à se la réapproprier. On fait des efforts, petit à petit, mais les aînés s'inquiètent parce que trop peu de jeunes parlent nisga'a. Je suppose qu'en apprenant et en parlant le nisga'a, je contribue au maintien de notre langue et de notre culture traditionnelles.

Par ailleurs, j'ai un nom autochtone qui signifie « l'ours qui recule », et je ne sais pas vraiment ce qui me l'a valu. Ji ji Emma saurait l'expliquer mieux que moi. J'ai reçu mon nom au cours d'une cérémonie organisée en mon honneur, et j'ai dû prononcer un discours lors d'un gros festin; c'était intimidant et amusant à la fois. On organise beaucoup de festins. Il me semble qu'il y a un festin presque une fin de semaine sur deux. Le plus important festin visait à souligner la signature de notre traité<sup>31</sup> avec les gouvernements provincial et fédéral. Il nous a fallu beaucoup de temps pour conclure un traité, et il y avait beaucoup de fébrilité dans l'air le jour de sa signature. Mon père y a contribué.

La signature du traité a eu lieu dans notre collectivité, et des gens venus de partout ont séjourné dans notre village. Le gymnase était rempli de danseurs. C'était vraiment intéressant de voir autant de visages inconnus dans notre gymnase. J'ai dansé un peu, moi aussi, mais pas autant que les visiteurs. Je me sentais un peu ridicule dans mon costume qui ressemble à une jupe.

On organise des festins<sup>32</sup> pour la plupart des occasions spéciales. Vous devez avoir l'impression qu'on mange beaucoup. Mais les festins ne sont pas que des repas; ils sont aussi une occasion de se réunir, comme une fête, mais à laquelle tous les villageois sont conviés. Les festins exigent de longs préparatifs.

Pour obtenir de l'information sur la culture des Nisga'as, adressez-vous à : Gouvernement Nisga'a Lisims

Boîte postale 231, New Aiyansh (Colombie Britannique) VOJ 1A0, Sans frais : 1-866-633-0888, Télécopieur : 250-633-2367 www.nisgaalisims.ca/

Chez les Nisga'as, un traité est un instrument sacré, le cadre juridique d'une nouvelle société fondée sur l'autonomie et l'autoréalisation. Négocié de manière juste et honorable, le traité représente une percée majeure en vue de l'autodétermination des Autochtones — une des questions les plus urgentes que doivent régler le Canada moderne et le reste du monde.

Le traité des Nisga'as a été le premier accord moderne de règlement de revendications territoriales. Entré en vigueur le 11 mai 2000, le traité prévoyait le transfert de près de 2 000 km² de terres de la Couronne à la nation nisga'a, ainsi que la création du parc provincial Bear Glacier et d'une réserve d'eau de 300 000 décamètres cubes. Le traité a aussi conféré à la nation nisga'a le pouvoir d'adopter ses propres lois dans des domaines importants qui touchent son quotidien. À titre d'exemple, elle peut adopter des lois sur la réglementation et l'administration de ses terres, et sur la protection, la relance et le soutien de sa langue et de sa culture. Il s'agit entre autres de lois qui permettent la reproduction et l'utilisation de pratiques et de symboles culturels, et l'enseignement de la langue nisga'a. Pour en savoir plus sur le traité, visitez le site www.nisgaalisims.ca/.

<sup>30</sup> Voir www.civilization.ca/aborig/storytel/nisg1fra.html pour en savoir plus sur les histoires et les sculptures des Nisga'as.

<sup>31</sup> Citation de Joseph Gosnell père, président du conseil tribal des Nisga'as, septembre 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Un festin très important pour les Nisga'a est la fête d'établissement, aussi appelée potlatch. Celui ci est considéré comme une institution aux multiples fonctions, la principale étant de transmettre le titre foncier des Nisga'as de génération en génération. La terre appartient collectivement à la nation nisga'a plutôt qu'à des particuliers. Le titre est assigné au chef de chaque tribu, et tous les membres de la tribu se partagent le droit aux ressources de la terre. À la mort d'un chef, son titre est transmis au membre le plus méritant de la tribu. On organise un festin pour la transmission du titre foncier d'un chef à son successeur. D'autres chefs tribaux doivent participer comme témoins et donner leur approbation. En outre, le nouveau chef et sa tribu remettent des présents aux invités. Le festin procure une preuve orale du titre foncier à la nation, de la même manière que le bureau fédéral d'enregistrement des titres fonciers le ferait par écrit. Pour en savoir plus, consultez le site www.schoolnet.ca/aboriginal/nisgal/cult-e html.

Les hôtes doivent nourrir jusqu'à 200 personnes, parfois plus. On fait des festins pour souligner un mariage, l'arrivée de nouveaux venus dans notre village, l'Action de grâces, l'attribution d'un nom, la purification et les vacances; ils peuvent durer jusqu'à huit ou neuf heures. Il y a des cadeaux, des discours, des histoires, des prix, encore de la nourriture, et d'autres discours. La nourriture servie aux festins est vraiment délicieuse et bourrative; on mange habituellement des mets comme du ragoût d'orignal servi avec carottes et pommes de terre.

On organise aussi un festin pour l'érection d'un mât totémique. Dans notre village, la sculpture d'un mât totémique<sup>33</sup> est ce qui il y a de plus spectaculaire à voir. C'est époustouflant de voir comment une simple pièce de bois se transforme entre les mains du sculpteur. Je me souviens de la fois où ils ont érigé un mât totémique pour souligner le décès d'un des chefs. Ils l'ont installé près de l'eau, à l'endroit où les gens suspendaient autrefois des crânes d'animaux pour nous donner un air mauvais et repousser les intrus.

L'un des plus gros festins est celui du déplacement de pierres. Quand quelqu'un meurt, on lui consacre une pierre tombale qui reste à la maison du disparu après les funérailles. Habituellement, un an ou plus après le décès, la pierre est transportée à l'endroit où le corps est inhumé. Ce geste marque la fin officielle de deuil de la famille et des amis. On organise alors une importante cérémonie assez complexe, ainsi qu'un festin communautaire. Pendant la cérémonie, on fait circuler un bol pour récolter de l'argent, qui est ensuite redistribué à la collectivité pour des choses spéciales. On s'attend à ce que les gens soient généreux. On recueille parfois plus de 30 000 \$. Il est important pour les chefs et les gens qui ont connu une année faste de faire une grosse contribution<sup>34</sup>.

L'orignal et le bœuf sont habituellement servis lorsqu'il y a des occasions spéciales, comme les festins. Mais c'est du poisson dont on se nourrit le plus. Le saumon et l'eulakane<sup>35</sup> sont assez populaires. La graisse d'eulakane est délicieuse sur du pain grillé. Il y a bien des facons de faire durer la nourriture plus longtemps, comme en la fumant. C'est sans doute parce qu'on va chasser et pêcher notre nourriture à l'occasion que la terre, les rivières et les lacs sont très importants pour nous. Ça me dégoûte de voir un tas de détritus dans un fossé. Il faudrait vraiment nettoyer. C'est pour cette raison que quand je vois des jeunes jeter leurs ordures par terre, je les interpelle et je leur demande de ramasser. Les gens exploitent trop la terre parfois. Certains chasseurs, par exemple, prennent plus que ce dont ils ont besoin. C'est notre terre. Nous devons la respecter et contribuer à la protéger.

<sup>33</sup> Les mâts totémiques sont fabriqués par les Premières nations de la côte nord-ouest. Il y figure des symboles qui ont un sens pour le sculpteur ou pour la personne qui commandite le mât. Les mâts totémiques sont comme des emblèmes ou des écussons qui dépeignent des animaux ou des êtres surnaturels, lesquels sont des symboles importants pour un clan, une famille ou une personne. Ils peuvent aussi représenter des histoires et, parfois, un sculpteur insérera une blaque sans en informer le commanditaire, entre autres, en positionnant un animal la tête en bas. Pour en savoir plus, consultez le Carrefour Jeunesse à www.ainc-inac.gc.ca/ks/ ou http://collections.ic.gc.ca/.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Pour en savoir plus, consultez le site <u>www.geocities.com/aiyanshholytrinity/pictures.html</u>

<sup>35</sup> Ce poisson de la taille d'un doigt appartient à la famille des éperlans. L'eulakane est le pilier de la culture nisga'a et, depuis toujours, un des principaux produits de commerce pour les Nisga'a. L'eulakane est aussi connu sous le nom de poisson-chandelle, parce qu'une fois séché, il conserve suffisamment d'huile pour brûler comme une chandelle. Pour voir des photos, rendez vous à www.schoolnet.ca/aboriginal/nisga2/activit-e.html.

Comme je l'ai déjà dit, j'apprends beaucoup de ma famille et, depuis ma naissance, mes aînés et mes parents m'enseignent des choses. Mes frères et sœurs m'ont appris des choses, mais ce sont mes grands-parents qui m'en ont montré le plus. Pour ce qui est de l'apprentissage scolaire, par contre, je crois que si je veux faire des études postsecondaires, je devrai déménager dans le Sud. Tout le monde doit être scolarisé. Certains de mes cousins et mon frère sont tous retournés à l'école après avoir décroché, dans l'espoir de se trouver de meilleurs emplois. Ouais, dans quelques années, je fréquenterai sans doute un collège dans le Sud. J'aimerais jouer au basketball au collège, et peut-être étudier pour devenir enseignant. Je me trouverai peut-être du travail en ville, mais je reviendrai probablement chez moi où je travaillerai pour la collectivité ou le gouvernement du village. Je ne suis pas certain de ce que mes amis feront. Ils partiront sans doute et rentreront une fois leurs études terminées. Bien des gens partent puis reviennent. Mon cousin George veut s'enrôler dans l'armée, mais après, il reviendra sûrement lui aussi. Ici, tout le monde se connaît, mais en ville, c'est tout le contraire. On voit de nouveaux visages partout, et on ne sait jamais comment les gens sont. Le village est prévisible, et on s'y sent assez en sécurité. On y est bien. Je connais tout le monde, je m'y sens bien et c'est tranquille et paisible.

Le respect est très important au sein de notre collectivité, et c'est le respect qui fait qu'on est proches les uns des autres. Les médias donnent l'impression que les non-Autochtones ne sont pas très proches de leurs familles et de leurs voisins, parce qu'ils vivent dans des grandes villes, au milieu de beaucoup trop de gens, ce qui fait que chacun vit de son côté. Dans notre village, ce n'est pas comme ça du tout. Tout le monde connaît à peu près tout le monde. Il vaut donc mieux rester soi-même dans un endroit comme ici. Si tu te donnes des airs, les gens s'en rendront vite compte et auront du mal à te respecter. C'est mon chez-moi. Tout le monde me connaît, et bien des gens m'ont aidé, ma famille et mes amis, par exemple. Même George me donne parfois de bons conseils. Il est toujours là quand j'ai besoin d'aide, et il aide également Ji ji Emma. Je crois que les gens du village sont plus unis que ceux des grandes villes. Ici, c'est important d'être un bon travailleur, d'aider les autres et de ne pas parler dans leur dos. C'est important d'aider les ainés et de traiter les gens avec respect. Comme je l'ai dit plus tôt, c'est assez difficile de se prendre pour quelqu'un d'autre; on ne peut pas jouer au snob.

Je dirais que tout semble assez bien aller pour nous tous, surtout depuis la signature du traité. Il nous reste quand même des problèmes à régler, comme la perte de notre culture, comme je l'ai dit tout à l'heure. Par ailleurs, ce n'est pas toujours facile de trouver de l'argent pour faire ce qui nous intéresse, comme amasser des fonds pour l'équipe de basket-ball. Mes parents font partie du Club Lions, qui déploie beaucoup d'efforts pour aider les jeunes de notre collectivité, et c'est bien. Comme les emplois ne pleuvent pas dans notre village, bien des gens vivent de l'aide sociale, et d'autres se mettent riches rapidement, laissent leur emploi et flambent tout ce qu'ils ont. Il y en a qui ne savent pas comment investir leur argent, j'imagine. Ce sont là quelques problèmes. S'il n'en tenait qu'à moi de décider ce qu'il convient de faire pour notre collectivité, j'asphalterais les routes. On roule sur le gravier ici, et c'est très salissant au printemps. J'aimerais bien conduire mon VTT un peu plus vite. Je construirais aussi une plus belle maison pour les aînés. Ils ont parfois du mal à se déplacer, et ils ont besoin d'un bel endroit où vivre.

Le pire problème, à mon avis, c'est la drogue. Il faut nous débarrasser de toutes les drogues qui dévastent notre collectivité, car c'est un véritable fléau. Il y a des jeunes, tout juste de niveau secondaire à l'école, qui consomment beaucoup d'alcool et de marijuana. C'est certain que ça peut être agréable parfois, mais ça détruit la collectivité. C'est plutôt triste de voir autant d'adolescents consommer. On dirait qu'ils remplacent tout ce qu'il y a de bien par la drogue et l'alcool. Ils noient leurs problèmes dans l'alcool. Cela dit, j'ajouterais que vous ne devez pas croire tout ce qui se dit à notre sujet. Certaines personnes boivent et ont des problèmes, d'autres pas. Il y a également du bon ici.

Je ferais voir aux visiteurs une foule de bonnes choses. Il y a toujours des activités sportives au gym, et j'y vais presque tous les soirs. Je les emmènerais à la pêche ou au belvédère, d'où on a une superbe vue; on y voit tout le village et ses environs. C'est beau là-haut. Les gens devraient venir visiter.

Pour ce qui est de faire partie du Canada, je crois que c'est un pays plutôt bien. L'éducation est un des bons aspects de la vie au Canada. Le gouvernement nous aide dans certains domaines, comme l'éducation, mais aussi on jouit et on a besoin de l'autonomie gouvernementale<sup>36</sup>. C'est ce que vise le traité. Le traité constitue en quelque sorte un volet de l'identité canadienne. Avant l'arrivée des Européens, on avait déjà notre propre gouvernement. Même s'il n'avait pas de nom particulier, il était bien compris et les gens étaient tous au même niveau. C'était comme ça. Maintenant qu'on a signé notre traité, je crois que notre collectivité se porte mieux. On sait maintenant comment obtenir ce dont on a besoin, et on peut prendre nos propres décisions. Le traité nous apporte le respect qu'on croit mériter.

Le traité, qui est un tremplin vers notre autonomie gouvernementale, nous a également fait connaître aux gens de l'extérieur. Quand le gouvernement provincial a tenu un référendum pour chercher à empécher la signature du traité, les gens ont beaucoup appris sur nous parce qu'on faisait la manchette. Avant ça, et en général, je ne crois pas que les gens de la ville ni ceux qui vivent à l'extérieur de notre vallée s'intéressaient à nous. Je ne dis pas qu'ils le devraient, c'est juste qu'on ne fait pas vraiment partie de leur vie, et vice-versa. Le traité a un peu changé les choses, par contre. Notre accession à l'autonomie gouvernementale nous a fait connaître auprès des gens. Auparavant, les gens savaient qu'on a la peau foncée et qu'on apprète bien le poisson. Ce serait bien qu'ils en sachent plus, parce que leur perception de nous n'en souffrirait pas. Ce n'est pas si important que ça, par contre, et j'imagine que comme eux, on se fait une idée des non-Autochtones à partir des médias.

<sup>36</sup> L'autonomie gouvernementale fait référence à un gouvernement conçu, instauré et dirigé par les Autochtones. Ces derniers disent qu'ils se sont toujours gouvernés eux-mêmes, et bon nombre d'entre eux veulent rendre officiel leur propre système tribal ou clanique traditionnel, lorsque ce système a été perturbé par les structures gouvernementales imposées aux Premières nations par la Loi sur les Indiens. D'autres Autochtones souhaitent conserver la structure du conseil de bande prévue par la Loi sur les Indiens, et veulent que des pouvoirs accrus y soient associés.

Nous vous proposons de lire les récits, puis de choisir parmi les activités proposées dans la présente section. Les activités sont basées sur les récits et sur des sources additionnelles, qui exigeront de la recherche afin de mener à bien les tâches énoncées. Nous vous proposons aussi des exercices supplémentaires, que ce soit pour modifier une activité, approfondir vos connaissances ou mettre vos nouvelles connaissances en application. Les activités ont été organisées en fonction d'une série d'aptitudes générales.

# ACTIVITÉ 1 - FAVORISER LA COMPRÉHENSION

### **OBJECTIF**

Faites un collage, un montage ou une pièce tridimensionnelle dans le but de revoir et de décrire ce que vous avez appris sur la vie d'un membre d'une Première nation ou d'un jeune Inuk (Inuk est le singulier d'Inuit).

### SUJET

Inspirez-vous de la vie d'un jeune Autochtone, c'est à dire des récits précédents.

### MATÉRIEL

Utilisez le matériel qui vous semble le plus pertinent et le plus éloquent : photographies, illustrations, tissus ou objets. Le choix est le vôtre, mais votre matériel doit provenir d'au moins deux sources (p. ex., un magazine, un journal, des objets pris dans la nature ou Internet).

### ORGANISATION

- À l'aide d'un schéma ou d'un arbre conceptuel, organisez tout d'abord les idées qui vous viennent quand vous pensez à la vie racontée par les jeunes Autochtones dans leurs récits. (À cette fin, un schéma à rayonnement peut être efficace; on place le thème principal au milieu d'un cercle à partir duquel on trace des lignes et, au bout de chacune d'elles, on inscrit une idée inspirée par le thème.)
- Vous pouvez organiser vos idées autour des thèmes suivants : valeurs, rapport à la terre et à l'environnement difficultés des jeunes Autochtones du Canada, problèmes actuels et préjugés historiques qui nuisent aux jeunes Autochtones, ressemblances et différences entre jeunes Autochtones et non-Autochtones du Canada.
- Lorsque vous aurez mis vos idées sur papier, tracez votre schéma et inscrivez des notes sur la façon d'illustrer vos idées au moyen d'images et de symboles.

- La prochaine étape consiste à donner vie à votre graphique. Choisissez un genre visuel (p. ex., montage, collage ou mobile). Trouvez des images dans des magazines, des journaux et ailleurs, ou faites appel à d'autres types de matériel, et réalisez votre projet visuel de façon à dépeindre la vie d'un jeune Autochtone grâce à des images et à des symboles.
- Remettez le schéma conceptuel initial utilisé pour consigner et organiser vos idées, ainsi que le produit de votre création.

### DISCUSSION EN GROUPE

Quand chacun aura terminé son travail, prenez le temps d'examiner les projets de vos camarades de classe. Après en avoir étudié quelques-uns, formez un groupe de quatre et, à tour de rôle, expliquez votre projet aux membres du groupe. Explorez les aspects suivants de votre projet :

- Les principaux thèmes de votre création et ce que vous cherchiez à exprimer à l'aide de vos images, objets et symboles.
- · Le choix de vos outils de travail.

Discutez des similitudes et des différences entre les travaux des membres du groupe, et posez les questions qui vous viennent à l'esprit.

### RÉSUMÉ

Après la discussion en groupe, prenez cinq minutes pour noter individuellement au moins trois réflexions sur votre perception de la vie des jeunes Autochtones du Canada. Votre perception a-t-elle changé ou est-elle restée la même? Quels sont les éléments qui font que votre vie et celle des jeunes présentés dans les récits sont semblables ou différentes? Pour conclure, réfléchissez à au moins une question ou un enjeu qui touche les jeunes Autochtones et à propos duquel vous aimeriez en savoir plus.

### VARIANTES

- Après avoir décortiqué vos idées sur papier tel que proposé dans l'activité précédente, formez un groupe de quatre ou cinq personnes afin de discuter des similitudes et des différences entre vos perceptions et vos idées. Créez trois ou quatre tableaux qui reflètent vos idées communes au sujet de la vie des jeunes Autochtones en vous appuyant sur les récits. Après la présentation de vos tableaux, discutez brièvement de vos idées avec le reste de la classe.
- À l'ordinateur, élaborez un diaporama qui décrit la vie d'un jeune Autochtone en suivant les étapes de l'activité principale.
- Pour ces deux variantes, réfléchissez, pour faire un résumé, à ce que vous avez appris et à ce que vous aimeriez apprendre, en suivant les étapes de l'activité principale.

### ACTIVITÉ 2 - COMPARAISON DE MÉDIAS

### OBJECTIF

Choisissez un sujet et comparez au moins deux sources qui en traitent : un média autochtone et un média grand public (parlé ou écrit).

### SUJET

À partir des récits, choisissez un sujet qui concerne la vie des jeunes Autochtones.

### MATÉRIEL

- Médias autochtones et non autochtones
- Internet, si possible

### ORGANISATION

 Trouvez votre sujet. Vous pouvez puiser des idées dans la liste qui suit, puis trouver au moins deux sources différentes ; un média autochtone et un média grand public qui traitent du sujet.

### RECHERCHE ET COMPARAISON

- Recueillez des coupures de journaux, des fichiers audio et des fichiers vidéo, si la chose est possible.
- Explorez vos différentes sources, et notez les principaux points qu'elles font ressortir sur le sujet.
- Après avoir consulté vos sources, tracez un schéma afin de faire ressortir les similitudes et les différences entre les énoncés qui portent sur votre sujet. Un diagramme de Venn ou un graphique en T peut vous être utile. Présentez les éléments absents dans une source, mais présents dans une autre. Comparez aussi l'interprétation et le contenu factuel du média autochtone et du média non autochtone.
- Faites une séance de remue-méninges pour trouver les raisons pouvant expliquer les différences et les similitudes entre les sources.
- Expliquez, en différents paragraphes, vos comparaisons ainsi que ce qui pourrait, à votre avis, être à l'origine des similitudes et des différences.

### VARIANTES : TRAVAIL EN ÉQUIPE

Trouvez-vous un partenaire et choisissez ensemble un sujet. Chacun de son côté, chaque partenaire lit une des sources et prend des notes. Ensemble, discutez des principaux éléments qui ressortent de chaque article, puis illustrez à l'aide d'un diagramme les similitudes et les différences entre les sources.

Rédigez une courte lettre (un à trois paragraphes) destinée à l'un des médias afin de lui expliquer votre accord ou votre désaccord et de lui présenter ce qui justifie votre position.

### **PROPOSITIONS DE SUJETS**

- Exonération fiscale ou exemption de la TPS
- Exploitation des ressources
- Pensionnats indiens
- Traité des Nisga'as
- Autonomie gouvernementale
- · Crise d'Oka
- Maintien de l'ordre dans les collectivités autochtones
- Sites contaminés au Nunavut et dans les Territoires du Nord Ouest
- · Droits de chasse et de pêche

### PROPOSITIONS DE SOURCES : MÉDIAS AUTOCHTONES

Aboriginal Multi-Media Society: www.ammsa.com/

Alberta Sweetgrass: www.ammsa.com/sweetgrass/

Réseau de télévision des peuples autochtones : www.aptn.ca/

Chiefs of Ontario Magazine: www.chiefs-of-ontario.org/magazine/index.html

First Nations Periodical Index: www.lights.ca/sifc/

Native Web: www.nativeweb.org/resources/

Recherches amérindiennes au Québec : www.recherches-amerindiennes.gc.ca/

Saskatchewan Indian - A Collection of Selected Full Text Articles,

1970-2003: www.sicc.sk.ca/saskindian/index.htm

SAY magazine: www.saymag.com/

First Perspective: www.firstperspective.ca/

Nunatsiag News: www.nunatsiag.com/

Ontario Birchbark: www.ammsa.com/birchbark/index.htm

Raven's Eye: www.ammsa.com/raven/

Saskatchewan Sage : <u>www.ammsa.com/sage/</u>

Windspeaker: www.ammsa.com/windspeaker/

### PROPOSITIONS DE SOURCES : MÉDIAS ÉCRITS GRAND PUBLIC

Canada.com: www.canada.com/index.html

Canadian Newspapers: www.broadcast-live.com/newspapers/canadian.html

CBC Archives: http://archives.cbc.ca/index.asp?IDLan=1

CBC North: http://cbc.ca/north/

GlobeandMail.com: www.theglobeandmail.com/

Macleans.ca : www.macleans.ca/

Print Media Online: www.synapse.net/radio/print.htm#can-mags

National Post: www.canada.com/nationalpost/index.html

# ACTIVITÉ 3 – EXPRESSIONS ARTISTIQUES AUTOCHTONES

### **OBJECTIF**

Explorer les expressions artistiques des cultures autochtones au moyen de recherches sur l'art des Premières nations et des Inuit et sur leurs artistes.

### SUJET

Cerner les caractéristiques des formes d'art des Premières nations et des Inuit et expliquer en quoi elles représentent leur culture. Gardez à l'esprit que les Premières nations ont toutes leur propre culture qui se dégage de leurs formes d'art.

### MATÉRIEL

- Liste des artistes canadiens des Premières nations et des Inuit
- Internet
- Sélection d'œuvres des artistes autochtones

### **ORGANISATION**

Choisissez un artiste autochtone. Vous pouvez sélectionner un nom dans la liste ou chercher vous même un artiste autochtone dont vous aimeriez connaître les œuvres. Sélectionnez au moins une œuvre de l'artiste en question et prenez le temps de l'examiner.

### RECHERCHE

Menez une recherche sur l'artiste et répondez à au moins trois des questions suivantes :

- Quel est le contexte culturel de l'artiste? De quelle région est il originaire?
- Comment l'artiste sert il les intérêts des Premières nations et des Inuit?
- Que raconte l'artiste sur l'identité autochtone?
- Que raconte l'artiste sur sa culture?
- Que raconte l'artiste sur l'histoire des peuples autochtones?
- Que raconte l'artiste sur les difficultés avec lesquelles sont aux prises les Autochtones?
- L'artiste combat il les stéréotypes et les préjugés sur les Autochtones? Le cas échéant, comment?
- Quelles autres contributions l'artiste apporte t il grâce à ses œuvres?

Rédigez un court essai : Aimez vous les œuvres de l'artiste? Pourquoi?

### DISCUSSION: MÉTHODE JIGSAW

Formez un groupe de trois personnes. Les trois membres doivent avoir examiné les œuvres de trois artistes différents exerçant leurs activités préférablement dans trois domaines différents (musique, peinture, danse, etc.). À tour de rôle, expliquez brièvement un aspect intéressant de votre recherche aux autres membres de votre groupe (5 minutes).

### VARIANTES

- Faites la thèse des contributions de l'artiste en vous basant sur une ou plusieurs des questions susmentionnées et rédigez un essai (une à deux pages) énonçant vos arguments.
- Concevez un dépliant publicitaire ou une page Web pour promouvoir les œuvres de l'artiste choisi et intégrez y tous les résultats de votre recherche.

### LISTE D'ARTISTES CANADIENS ET CANADIENNES AUTOCHTONES

#### Musiciens et musiciennes

Angava: www.angava.com/

Breach of Trust: www.sicc.sk.ca/saskindian/a03win06.htm

Lucie Idlout: www.lucieidlout.com/

Robbie Robertson: www.naaf.ca/html/r\_robertson\_e.html

Sandy Scofield: <a href="https://www.sandyscofield.com/">www.sandyscofield.com/</a> Susan Aglukark: <a href="https://www.ainc-inac.gc.ca/ks/">www.ainc-inac.gc.ca/ks/</a>

War Party: www.warparty.ca/

#### Acteurs et actrices

Chef Dan George: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Gary Farmer : <a href="www.ainc-inac.qc.ca/ks/">www.ainc-inac.qc.ca/ks/</a>
Graham Greene : <a href="www.ainc-inac.qc.ca/ks/">www.ainc-inac.qc.ca/ks/</a>
Tina Keeper : <a href="www.ainc-inac.qc.ca/ks/">www.ainc-inac.qc.ca/ks/</a>

#### Arts visuels

Daphne Odjig, peintre: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Bill Reid, sculpteur: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Kiawak Ashoona, sculpteur: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Ohito Ashoona, sculpteur: www.naaf.ca/html/o\_ashoona\_f.html

Susan Point, sculptrice: www.susanpoint.com/

Basil Johnston, auteur et conteur : www.ainc-inac.ca/ks/

Drew Hayden Taylor : www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Jeanette Armstrong: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Lee Maracle: www.hanksville.org/storytellers/maracle/

Pauline Johnson: www.ainc-inac.gc.ca/ks/

Thomas King: www.ipl.org/div/natam/bin/browse.pl/A44

### **AUTRES RESSOURCES**

Great North Productions. *Dreamspeakers, From Spirit to Spirit Series*. Filmwest Associates, 1993. 24 min. Dans ce film, on raconte la collaboration d'acteurs, de dramaturges, de directeurs et de producteurs autochtones à la réalisation d'un projet. On y explore le processus de création tout en faisant ressortir les perspectives autochtones.

Filmwest Associates. *Spirit of the Arctic.* 1995. 26 min. Dans ce film, on analyse les processus artistiques et techniques de l'art unique des Inuit de l'Arctique.

Filmwest Associates. *My Partners, My People Series – Tantoo Cardinal.* 1991. 26 min. Ce film est une biographie de Tantoo Cardinal, une actrice des Premières nations du Canada.

### **ACTIVITÉ 4 - ENTREVUES AUPRÈS D'EXPERTS**

### **OBJECTIF**

Recueillir de l'information sur des sujets précis liés à la culture d'un des jeunes narrateurs (Inuit, Cri, etc.) en communiquant avec des organisations ou des personnes qui représentent les intérêts culturels ou politiques du groupe en question.

### MATÉRIEL

- · Liste d'organisations autochtones
- · Accès à Internet et à un compte courriel, si possible

### **ORGANISATION**

- Individuellement ou en équipe de deux, dressez une liste de sujets abordés par l'un des jeunes narrateurs et sur lesquels vous voudriez en apprendre plus (politiques sur l'autonomie gouvernementale, pratiques culturelles, etc.).
- Élaborez un questionnaire d'au moins cinq questions sur les sujets de votre liste.

### PROCHAINES ÉTAPES

- Sélectionnez l'organisation autochtone qui, selon vous, sera le plus en mesure de répondre à vos questions.
- Envoyez lui vos questions par courriel ou téléphonez lui. Il faudra compter au moins une semaine d'attente si vous communiquez avec elle par courriel.
   Téléphonez lui si vous n'avez pas reçu de réponse après sept jours.

### RÉFLEXION

Après avoir reçu les réponses à vos questions, rédigez une brève réflexion dans laquelle vous indiquerez au moins quatre choses que vous aurez apprises en formulant vos questions et en communiquant avec l'organisation. Soulignez également au moins une chose que vous feriez autrement si vous deviez refaire cette activité.

### RÉSUMÉ

Lorsque toutes les personnes de la classe auront recueilli leurs réponses, regroupez les questions et les réponses dans un carnet qui pourra servir dans d'autres classes.

OL

Affichez sur un babillard les questions et les réponses de tous les membres de la classe, ainsi que leurs réflexions.

#### VARIANTES

- Rédigez une lettre à une organisation politique autochtone pour lui demander des détails sur un sujet abordé par l'un des jeunes narrateurs (autonomie gouvernementale des Autochtones, ententes sur les revendications territoriales, etc.).
- Rédigez un article dans le journal de votre école en vous basant sur les réponses recueillies.

**NOTE :** Il est très important de faire preuve de rigueur pour la rédaction de votre article, d'y indiquer de façon exacte les réponses obtenues et d'utiliser adéquatement la ponctuation pour indiquer la présence de citations.

NOTE AUX ENSEIGNANTS : Revoir les procédures de rédaction. Les élèves peuvent enregistrer les entrevues.

### **ORGANISATIONS AUTOCHTONES**

#### Assemblée des Premières Nations

Édifice Trebla 473, rue Albert, bureau 810 Ottawa (Ontario)

K1R 5B4

Téléphone: 613-241-6789 ou 1-866-869-6789

www.afn.ca/

## Association des infirmières et infirmiers autochtones du Canada

56, rue Sparks, bureau 502 Ottawa (Ontario)

KIP 5A9

Téléphone: 613-724-4677 ou 1-866-724-3049

www.anac.on.ca/

#### Congrès des peuples autochtones

867, boul. St. Laurent Ottawa (Ontario) KTK 3B1

Téléphone: 613-747-6022 www.abo-peoples.org/

### Confédération des centres éducatifs et culturels des Premières nations

666. avenue Kirkwood, bureau 302

Ottawa (Ontario)

K1Z 5X9

Téléphone: 819-728-5999 www.fnccec.com/index2.html

#### Inuit Tapiriit Kanatami

170, avenue Laurier Ouest, bureau 510

Ottawa (Ontario)

K1P 5V5

Téléphone: 613-238-8181

www.itk.ca/

#### Association des femmes inuites Pauktuutit

56, rue Sparks, bureau 400 Ottawa (Ontario)

KIP 5A9

Téléphone: 613-238-3977 ou 1-800-667-0749

www.pauktuutit.ca/

#### Ralliement national des Métis

350, rue Sparks, bureau 201

Ottawa (Ontario)

**KIR 758** 

Téléphone: 613-232-3216 ou 1-800-928-6330

www.metisnation.ca/

## Conseil consultatif national des jeunes Métis

350, rue Sparks, bureau 201

Ottawa (Ontario)

K1R 758

Téléphone: 613-232-3216 ou 1-800-928-6330

www.metisyouth.com/

#### Association nationale des centres d'amitié

275, rue Maclaren Ottawa (Ontario)

**K2P 0L9** 

Téléphone: 613-563-4844 www.nafc-aboriginal.com/

### Association des femmes autochtones du Canada

1292, rue Wellington Ouest Ottawa (Ontario)

KIY 3A9

Téléphone : 613-722-3033

www.nwac-hq.org/

# RESSOURCES

Cette section contient une liste de ressources pouvant être utilisées conjointement avec les activités et les récits fournis dans ce document. Cette liste comprend des ouvrages provenant d'auteurs variés et portant sur différents sujets, mais elle n'est pas exhaustive. Il est possible de trouver beaucoup d'autres livres, vidéos et sites Web d'intérêt.

### LIVRES

Alfred, Taiaiake. *Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto*. Don Mills: Oxford University Press, 1999.

Alvord, Lori, M.D. and Elizabeth C. Van Pelt. *The Scalpel and the Silver Bear.* Toronto: Bantam Books, 1999.

Angus, Murray. Les *derniers seront les premiers: politiques visant les Autochtones en période de restrictions budgétaires.* Montréal: Les Éditions Écosociété, 1993.

Armstrong, Jeannette, Slash. Pentiction: Theytus Books, Ltd, 1990.

Armstrong, Jeannette, Enwhisteetkwa: Walk in Water. Pentiction: Okanagan Tribal Council, 1982.

Armstrong, Jeannette, Whispering in Shadows. Pentiction: Theytus Books, Ltd., 2000.

Armstrong, L.O. Hiawatha, *The Mohawk: The Lake Champlain Tercentenary Pageant, 1909.* Kahnawake: Kanienkehada Raotitiohkwa Press, 1981.

Barreiro, Jose (ed). Indian Roots of American Democracy. Ithaca: AKWE:KON Press, 1992.

Baxendale, Michael and Craig Maclaine. *This Land Is Our Land: The Mohawk Revolt at Oka.* Montréal: Optimum Publishing Int'l Inc., 1990.

Beaulieu, Alain et Roland Viau. 2001. *La Grande Paix: chronique d'une saga diplomatique*. Montréal: Libre expression, Montréal: Musée Pointe-à -Callière.

Brant, Beth. I'll Sing Til the Day I Die. Toronto: McGilligan Books, 1995.

Brass, Eleanor, *I Walk in Two Worlds*. Markham, ON: Fitzhenry & Whiteside Ltd., 1987. <a href="www.fitzhenry.ca/">www.fitzhenry.ca/</a>.

Brown, Dee. Enterre mon cœur à Wounded Knee: la longue marche des Indiens vers la mort. Paris: Stock. 1992.

Burger, Julian. *Premières nations : un avenir pour les peuples autochtones*. Fontenay-sous-Bois, France: Anako Éditions, 2000.

Byrne, Nympha and Camille Fouillard (eds). *It's Like the Legend: Innu Women's Voices*. Charlottetown: gynergy books, 2000.

Canada, Ministre des Affaires indiennes et du Nord Canada. À travers le regard de Mala: un guide d'apprentissage – Vie dans une collectivité Inuite. Ottawa: Travaux publics et Services gouvernementaux Canada, 2003.

Carter, Sarah. Lost Harvests, *Prairie Indian Reserve Farmers and Government Policy*. Montréal: McGill-Queen's University Press, 1990.

Cross, Ronald et Hélène Sévigny. *Lasagne : l'homme derrière le masque*. Saint-Lambert. Québec: Éditions Sedes. 1993.

Culhane, Dara. *The Pleasure of the Crown: Anthropology, Law and First Nations*. Burnaby: Talonbooks, 1998.

Dion, J.F. My Tribe the Crees. Markham, ON: Fitzhenry & Whiteside Ltd., 1993.

Dressel, Holly. *Enfin de bonnes nouvelles : mille et un moyens d'aider la planète.* Montréal: Boréal, 2007.

Dubois, Daniel et Yves Berger. 2001. Les Indiens des plaines. Monaco: Éditions du Rocher.

Erdrich, Louise. La branche cassée: roman. Paris: Laffont, 1988.

Erdrich, Louise. The Birchbark House. New York: Hyperion, 1999.

Faith, Karlene. Unruly Women: The Politics of Confinement and Resistance.

Vancouver: Press Gang Publishers, 1993.

Freeman, Minnie Aodla. Ma vie chez les Qallunaat. LaSalle: Éditions Hurtubise HMH Ltée., 1990.

Gabriel-Doxtater, B.K. and A.K. Van den Hende. At the Woods Edge: An Anthology of the History of the People of Kanehsata: ke. Kanehsata: ke Education Centre, Quebec, 1995.

Germain, George-Hebert et David Morrison. 1995. *Inuit: les peuples du froid.* Montréal: Libre expression, Ouébec: Musée canadien des civilisations.

Gillmor, Don et Pierre Turgeon. *Le Canada : une histoire populaire, volume 1.* Saint-Laurent, Québec: Fides, 2000-2001.

Glenbow Museum. Nitsitapiisinni: *The Story of the Blackfoot People. The Blackfoot Gallery Committee, Firefly Books.* Calgary: Glenbow Alberta Institute, 2002. www.glenbow.org/. Nd.

Haig-Brown, Celia. *Resistance and Renewal, Surviving the Indian Residential School.* Vancouver: Tillacum Library, Arsenal Pulp Press Ltd., 1993.

Hamilton, A.C. and C.M. Sinclair. *Report of the Aboriginal Justice Inquiry of Manitoba, Volume 2: The Death of Helen Betty Osborne; Volume 3: The Death of John Joseph Harper.* Province of Manitoba, 1999.

Highway, Tomson. Champion et Ooneemeeto: roman. Sudbury: Prise de parole, 2004.

Hirschfelder, Arlene. 2001. Histoire des Indiens d'Amérique du Nord. Paris: Larousse.

Hunter, Robert and Robert Calihoo. *Occupied Canada: A Young White Man Discovers His Unsuspected Past.* Toronto: McClelland & Stewart, 1991.

Long, J. Anthony and Menno Boldt (eds). *Governments in Conflict? Provinces and Indian Nations in Canada*. Toronto: University of Toronto Press, 1988.

Lee, Maracle, Lee, Bobbi Lee, Indian Rebel, Toronto: Women's Press, 1990.

Lee, Maracle, Lee. Sojourners and Sundogs: First Nations Fiction.

Vancouver: Press Gang Publishers, 1999.

King, Thomas. L'herbe verte, l'eau vive : roman. Paris: A. Michel, 2005.

Maki, Joel T. (ed). Steal My Rage: New Native Voices. Vancouver: Douglas & McIntyre, 1995.

Matthiessen, Peter. In the Spirit of Crazy Horse. New York: Viking, 1991.

Miller, J.R. (ed). Sweet Promises: A Reader on Indian-White Relations in Canada. Toronto: University of Toronto Press, 1991.

Molloy, Tom. The World Is Our Witness. Calgary: Fifth House Ltd., 2000.

Monture-Angus, Patricia. Thunder in My Soul: A Mohawk Woman Speaks. Halifax: Fernwood, 1995.

Morin, Paul and James Whetung. The Vision Seeker. Stoddart Publishing Co. Limited, 1996.

Mosionier, Beatrice Culleton. In Search of April Raintree: Critical Edition.

Ed. Cheryl Suzack. Winnipeg: Portage and Main, 1999.

Muckle, Bob, The First Nations of British Columbia. Vancouver: Raincoast Book Distribution, 1998.

Noël, Michel et Jean Chaumely. 2001. Arts traditionnels des Amérindiens. Montréal: Hurtubise.

Petrone, Penny (ed). Northern Voices: Inuit Writing in English.

Toronto: University of Toronto Press, 1988.

Pindera, Loreen and Geoffrey York. People of the Pines: The Warriors and the Legacy of Oka.

Toronto: Little, Brown and Co. Canada Ltd., 1991.

Richardson, Boyce. Strangers Devour the Land. Vancouver: Douglas & McIntyre, 1991.

Reid, Bill et Robert Bringhurst. 1989. Le Dit du corbeau: recueil de mythes haida.

Paris: Atelier Alpha bleue.

Roche, Judith and Meg McHutchison (eds). First Fish, First People: Salmon

Tales of the North Pacific Rim. Vancvouver: UBC Press, 1998.

Secrétariat aux affaires autochtones. 2001. Les amérindiens et les Inuits du Québec, onze nations contemporaines. Québec: Secrétariat aux affaires autochtones.

Scofield, Gregory. Native Canadiana: Songs from the Urban Rez. Vancouver: Polestar, 1996.

Singer, Beverly. Wiping the War Paint Off the Lens, Native American Film and Video.

Minneapolis: University of Minnesota Press, 2001.

Spittal, W.G. (ed). Iroquois Women, an Anthology. Ohsweken:

Iroquois Publishing and Craft Supplies, 1996.

Stonechild, Blair and Bill Waiser. Loyal till Death — Indians and the North West Rebellion.

Calgary: Fifth House Publishers, 1997.

Taiaiake, Alfred. Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto.

Don Mills: Oxford University Press, 1999.

Taylor, Drew Hayden. Toronto at Dreamer's Rock. Toronto: Fifth House, 1990.

Taylor, Drew Hayden. "Girl Who Loved Her Horses: A One-Act Play for

Young Audiences. "The Drama Review. 41 (3) (1997): 153-81.

Taylor, Drew Hayden. Funny, You Don't Look Like One: Observations of a Blue-Eyed Ojibway.

Penticton, B.C.: Theytus Books, 1998.

Taylor, Drew Hayden. Only Drunks and Children Tell the Truth. Burnaby, BC: Talonbooks, 1998.

Taylor, Drew Hayden. AlterNatives. Burnaby, BC: Talonbooks, 2000.

Tremblay-Matte, Cécile et Sylvain Rivard. 2001. Archéologie sonore: Chants amérindiens.

Laval: Édition Trois.

Tribal Chiefs Institute/Indian and Northern Affairs. *In Their Footsteps: Contributions of First Nations People in Alberta*. Edmonton: Duval Publishing, 2001. www.duvalhouse.com/.

Wachowich, Nancy. Saqiyuq: Stories From the Lives of Three Inuit Women. Montréal: McGill-Queen's University Press, 1999.

10c 4

Wadden, Marie. Nitassinan: *The Innu Struggle to Reclaim Their Homeland*. Vancouver: Douglas & McIntyre, 2001.

Warry, Wayne. Unfinished Dreams: Community Healing and the Reality of Aboriginal Self-Government. Toronto: University of Toronto Press, 1998.

Warwaruk, L. Sundog Highway: Writing from Saskatchewan. Regina: Coteau Books/Thunder Creek Publishing Cooperative, 2000. www.coteaubooks.com/.

Wright, Ronald. Stolen Continents: The "New World" Through Indian Eyes. Toronto: Viking, 1991.

York, Geoffrey. The Disposessed: Life and Death in Native Canada. London: Vintage, 1990.

### ANTHOLOGIES

Allen, Paula Gunn (ed). Spider Woman's Granddaughters: Traditional Tales and Contemporary Writing by Native American Women. New York: Fawcett Columbine, 1990.

Brant, Beth (ed). A Gathering of Spirit: A Collection of Northative American Indian Women. Third Edition. Toronto: Women's Press, 1988.

Fife, Connie (ed). The Colour of Resistance: A Contemporary Collection of Writing by Aboriginal Women. Toronto: Sister Vision, 1993.

Grant, Agnes (ed). Our Bit of Truth: An Anthology of Canadian Native Literature. Winnipeq: Pemmican, 1990.

Green, Rayna (ed). That's What She Said: Contemporary Poetry and Fiction by Native American Women. Bloomington, Indiana University Press, 1984.

Hodgson, Heather (ed). Seventh Generation: Contemporary Native Writing. Penticton, B.C.: Theytus Books, 1989.

Jaine, Linda and Drew Taylor. Voices: Being Native in Canada. Saskatoon: University of Saskatchewan, Extension Division, 1992.

King, Thomas (ed). All My Relations: An Anthology of Contemporary Canadian Native Fiction. Norman: University of Oklahoma Press, 1992.

Moses, Daniel David and Terry Goldie (eds). *An Anthology of Canadian Native Literature in English*. Toronto: Oxford University Press. 1992

Perreault, Jeanne, and Sylvia Vance, eds. Writing the Circle: Native Women of Western Canada, an Anthology. Norman: University of Oklahoma Press, 1993.

Pour obtenir des ressources additionnelles, consultez le site Web du Ministère de l'Éducation et de la Jeunesse du gouvernement du Manitoba : www.edu.gov.mb.ca/ks4/recherche/index.html.

### VIDÉOS

Adams, Robert, Urban Elder, National Film Board of Canada, 1997, 27 min.

Brody, Hugh. The Washing of Tears. Nootka Sound and Picture Co., 1994. 55 min.

Cardinal, Gil and Wil Campbell. The Spirit Within. National Film Board of Canada, 1990. 51 min.

Face to Face Media and the NFB Canada. First Nations: The Circle Unbroken Series. Volumes 1-4, package of 13, 20 min. programs. 1993.

Filmwest Associates. Tantoo. My Partners, My People Series. 26 min. 1991. www.filmwest.com/.

Filmwest Associates. *Mother Tongue. My Partners, My People Series*. 26 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1991.

Filmwest Associates. George Littlechild. My Partners, My People Series. 24 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1991.

Filmwest Associates. *Native Justice. My Parters, My People Series.* 26 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1991.

Filmwest Associates. *Douglas Cardinal. My Partners, My People Series.* 23:44 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1991.

Filmwest Associates. *Mission School Syndrome*. 58:50 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1993.

Filmwest Associates. Counter Currents: The Fight for Fish on the Fraser River. 45 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1993.

Filmwest Associates. *Inherit the Earth: A First Nations Success Story.* 26 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1995.

Filmwest Associates. *The North American Indigenous Games*. 52 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1995.

Filmwest Associates. Spirit of the Arctic. 26 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1995.

Filmwest Associates. The Potlatch. 28 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1999.

Great North Productions Inc. *Dreamspeakers – From Spint to Spint Series.* 24 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1993.

Gryphon Productions Ltd. First Nations Portraits. 28 min. West Vancouver, 1994.

Kenajuak, Bobby. 1999. Mon village au Nunavik. Montréal: Office national du film du Canada. 47 min.

Kunuk, Zacharias. Atanarjuat : la légende de l'homme rapide. 2 h, 41 min. Office national du film du Canada, 2002, www.atanarjuat.com/index\_fr.html.

Lynx Images Releasing, First Nations - Native Stereotyping. 30 min. Toronto, 1994.

Midwicki, Marvin, Les Holdway and Christopher Wilson. Wandering Spirit Survival School. 27 min. National Film Board of Canada, 1978.

Mongrel Media. Box of Treasures. 35 min. 1983.

National Film Board. *Silent Tears*. 27:50 min. The National Film Board of Canada, 1998. Includes a graphic depiction of surgery using a knife.

National Film Board *Redskins, Tricksters and Puppy Stew. Native Humour and Its Healing Powers.* 54:30 min. The National Film Board of Canada, 2000.

Northern Native Broadcasting Corporation. Living with Mother Earth. 25 min. Filmwest Associates Distribution Ltd., 1995.

Obomsawin, Alanis. Sans addresse. 56 min. Montréal: Office national du film du Canada, 1988.

Office national du film. Kanehsatake - 270 ans de résistance : Je m'appele Kahentiiosta, 29 min., Office national du film du Canada, 1993. www.nfb.ca/

Partners in Motion. *Vignette of Fancy Dancers*. 23 min. Harmony Entertainment Management Inc. www.partnersinmotion.com/.

Partners in Motion. Voices in the Wind. 25:40 min. Harmony Entertainment Management Inc.

Sioui-Labelle, René. 1998. Kanata: l'héritage des enfants d'Aataentsic.

Montréal: Office national du film du Canada.53 min.

Storyteller Productions. Why the Rabbit Turns White.

12 min. (plus activity guides) Filmwest Associates Distribution Ltd., 2000.

Walker, John. Place of the Boss, Utshimassits. 48 min. Montréal:

National Film Board of Canada, 1996.

Pour trouver d'autres films, voir la collection de vidéos de l'Office

national du film du Canada: www.onf.ca/?v=h&lq=fr.

### SITES WEB

Portail des Autochtones au Canada: www.aboriginalcanada.gc.ca/

Collections numérisées autochtones : http://collections.ic.gc.ca/

Aboriginal Multi-Media Society: www.ammsa.com/

Association des infirmières et infirmiers autochtones du Canada: www.anac.on.ca/

Réseau de télévision des Peuples Autochtones : www.aptn.ca/content/blogcategory/18/32/

Soldats autochtones: www.collectionscanada.ca/patrimoine-autochtone/020016-4001-f.html

Arctic Artists Network and Affiliation: www.aana.net/

Arctic Circle: http://arcticcircle.uconn.edu/

Assemblée des Premières Nations : www.afn.ca/

Institut culturel Avataq: www.avataq.qc.ca/home\_fr.cfm

Bill's Aboriginal Links: www.bloorstreet.com/300block/aborl.htm

Les Réalisations numériques des Autochtones du Canada:

http://collections.ic.gc.ca/F/rnac/Index.html

Congrès des Peuples Autochtones : www.abo-peoples.org/

Cradleboard: www.cradleboard.org/main.html

Premières nations Sur Rescol: www.schoolnet.ca/aboriginal/f/youth\_f.asp

Affaires indiennes et du Nord Canada: www.inac-ainc.gc.ca/

Commission des revendications des Indiens : www.indianclaims.ca/

Interviews with Saskatchewan Elders: www.sicc.sk.ca/elders/fabstract.html

Inuit Art Foundation: www.inuitart.org/

Conférence circumpolaire Inuite : www.inuitcircumpolar.com/

Inuit Tapiriit Kanatami : www.itk.ca/

Inuit Women's Association: www.pauktuutit.ca/

Bibliothèque et Archives Canada: www.collectionscanada.ca/autochtone/index-f.html

Mi'kmag Information Portal: www.mikmag.ca/

Mi'kmaq Portraits Collection: http://museum.gov.ns.ca/mikmaq/index.htm

Fondation nationale des réalisation autochtones : www.naaf.ca/

Association nationale de foresterie autochtone : www.nafaforestry.org/

Organisation nationale de la santé autochtone : www.naho.ca/french/index.php

Association nationale des centres d'amitiés : www.nafc.ca/

Office national du film du Canada: www.onf.ca/?v=h&lq=fr

Native Languages of the Americas: Preserving and Promoting

American Indian Languages: www.native-languages.org/

Native Links: www.johnco.com/

Native Web: www.nativeweb.org/

Nation Nisga'a: www.nisgaalisims.ca/

Nisga'a Legends of the Nass: http://collections.ic.gc.ca

Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest : www.gov.nt.ca/

Gouvernement du Nunavut : www.gov.nu.ca/french/

Commission royale sur les peuples autochtones : www.ainc-inac.gc.ca/ch/rcap/index\_f.html

Saskatchewan Indian Cultural Centre: www.sicc.sk.ca/

Rescol: www.schoolnet.ca/aboriginal/

Le Projet Artistes inuits: www.ccca.ca/inuit/blankhead.html?languagePref=fr%context=inuit

The Mi'kmag Portal: www.mikmag.com/

The Mi'kmaq Resource Centre: http://mrc.uccb.ns.ca/default.htm

The Saskatchewan Indian, a collection of full text articles, 1970

2003: www.sicc.sk.ca/saskindian/index.htm

Gouvernement du Nunavut : www.gov.nu.ca/french/

Turtle Island Native Network: http://turtleisland.org/

Musée virtuel du Canada: www.virtualmuseum.ca/

Welcome To My World of the Nisga'a Nation: www.citytel.net/~nisga1/

Windspeaker (Newspaper): www.ammsa.com/windspeaker/

# ANNEXE:

### **QUESTIONS D'ENTREVUE**

Quel âge avez vous?

Où êtes-vous né?

Quand (et pourquoi) avez vous déménagé ici?

Avec qui habitez vous?

Pouvez vous décrire un peu votre famille?

Quel établissement d'enseignement fréquentez vous?

À quoi ressemble un jour de semaine pour vous?

Que représente l'école pour vous?

Que faites vous après l'école et les fins de semaine?

Parlez-nous de trois personnes qui sont importantes pour vous.

Décrivez trois endroits où vous aimez passer du temps avec vos amis.

Racontez l'un des moments les plus marquants de votre vie.

Nommez des choses précises que vous avez apprises sur les Nisga'a (Mi'kmaq, Cri, Inuit, Mohawk).

Est ce que l'environnement est important pour vous? Pourquoi?

Avez vous des préoccupations au sujet de l'environnement?

Nommez une activité que vous faites avec votre famille.

Selon vous, qu'est ce que la plupart des Canadiens non autochtones connaissent de votre culture/groupe?

De quelles sources les non Autochtones obtiennent ils leurs renseignements sur les Autochtones?

Pensez vous qu'il faudrait amener les non Autochtones à changer leur opinion sur les Autochtones?

Qu'est ce que l'autonomie gouvernementale pour vous?

Pensez vous qu'il est important d'aller à l'école?

Où vous voyez vous, vos amis et vous même, dans quatre ans?

Pensez vous que le terme « collectivité » a un sens différent pour les Autochtones et pour les non Autochtones?

Qu'est ce qu'une collectivité pour vous?

Est-ce que votre collectivité inclut les personnes qui ne font pas partie de votre famille?

Y a t il une personne dans votre famille ou dans votre collectivité que vous prenez comme modèle?

Votre collectivité est elle actuellement aux prises avec des difficultés? Décrivez certaines de ces difficultés.

Décrivez les compétences qu'un leader de votre collectivité devrait avoir.

Après le collège, pensez vous revenir dans votre collectivité?

Dans quatre ans, que serez-vous devenu à votre avis?

Où amèneriez vous une personne qui n'a jamais vu votre collectivité si elle était en visite chez-vous?

Si vous pouviez changer une chose dans votre collectivité, que changeriez vous?

Si vous aviez un message à envoyer aux non Autochtones de votre âge, quel serait il?

Comment avez vous appris ce que vous savez sur votre culture et les traditions de votre peuple?

Parlez vous votre langue autochtone?

Pensez vous qu'il est important de connaître sa langue autochtone?

Dans votre collectivité, quelles sont les qualités qu'une personne doit posséder pour qu'on la considère comme une bonne personne?

Nommez des choses que vous faites pour vous aider à conserver votre culture et votre langue autochtone.